
Einleitung

Vera Fasshauer / Martin Mulsow

Während der Regierungszeit des reformierten Grafen Casimir von Sayn-Wittgenstein-
Berleburg, die von 1712 bis 1741 dauerte, entwickelte sich dessen kleines, struktur-
schwaches Territorium mitten im Rothaargebirge zu einem Zufluchtsort für Separatis-
ten und Radikalpietisten.1 Diese Religionsmigranten, zumeist Handwerker, aber auch 
einzelne Mediziner oder Theologen, die sich zum Teil schon seit Beginn des Jahrhun-
derts in der Gegend angesiedelt hatten, erhielten Steuernachlass und Religionsfreiheit. 
Eine eigene Druckerei wurde eingerichtet, die 1726–42 die achtbändige Berleburger 
Bibel druckte, ebenso Übersetzungen von Pierre Poiret, die Zeitschrift Geistliche Fama 
und die von Johann Henrich Reitz initiierte Historie der Wiedergebohrnen.2 Zahlreiche 
interessante Persönlichkeiten kamen und gingen oder blieben, darunter der Prediger 
Victor Christoph Tuchtfeld, der Mediziner Johann Samuel Carl, der Pfarrer Wilhelm 
Abresch, der Hofdiakon Adam Struensee, der Theologe Johann Friedrich Haug und 
sein Bruder, der Verleger und Buchhändler Johann Jacob Haug, der Spiritualist Tobias 
Eisler, der Offizier und Uhrmacher Charles-Hector de Marsay, der Theologe Chris-
toph Seebach oder der Führer der Inspirierten Johann Friedrich Rock.3

Dieser Band möchte, auf der Basis zahlreicher bisher unveröffentlichter Dokumen-
te sowie der jetzt online zugänglichen Tagebücher des Grafen Casimir4 und des Frank-
furter Arztes Johann Christian Senckenberg den Allianzen, aber auch den Friktionen 

1	� Vgl. Ulf Lückel: Adel und Frömmigkeit. Die Berleburger Grafen und der Pietismus in ihren Terri-
torien. Siegen 2016.

2	� Vgl. Hans-Jürgen Schrader: Literaturproduktion und Büchermarkt des radikalen Pietismus. Jo-
hann Henrich Reitz’ „Historie der Wiedergebohrnen“ und ihr geschichtlicher Kontext. Göttingen 
1989; ders.: Literatur und Sprache des Pietismus. Ausgewählte Studien, hg. v. Markus Matthias u. 
Ulf-Michael Schneider. Göttingen 2019. – Zum Forschungsstand bezüglich des Radikalpietismus 
vgl. Wolfgang Breul (Hg.): Der radikale Pietismus. Perspektiven der Forschung. Göttingen 2011.

3	� Vgl. allg. Andreas Kroh, Ulf Lückel: Wittgensteiner Pietismus in Portraits. Ein Beitrag zur Ge-
schichte des radikalen Pietismus in Wittgenstein. Bruchsal 2003. Zu Rock vgl. Ulf-Michael Schnei-
der: Propheten der Goethezeit. Sprache, Literatur und Wirkung der Inspirierten. Göttingen 1995.

4	� Christoph Reimann: Die Tagebücher des Grafen Casimir zu Sayn-Wittgenstein-Berleburg (1687–
1741) als Selbstzeugnis eines pietistischen Landesherrn. Kassel 2019. Vgl. auch Casimir Graf zu 
Sayn und Wittgenstein: Tagebücher. 7 Bde. Fürstliches Archiv Berleburg, Handschriften und Inku-



������������������������������12

der unterschiedlichen Spiritualisten und Intellektuellen am Hof nachgehen; insbeson-
dere den Friktionen in den 1730er Jahren, die durch freigeistigere Separatisten verur-
sacht wurden, denen Bibelfrömmigkeit allein nicht genügte.5 So hat sich der Medizi-
ner, Alchemist und Radikalpietist Johann Conrad Dippel6 von 1729 bis zu seinem Tod 
1734 in Berleburg aufgehalten, wo er Konflikte mit dem Grafen Zinzendorf wie auch 
mit seinem Medizinerkollegen Johann Samuel Carl ausfocht und außerdem zahlreiche 
theologische Streitschriften gegen Vertreter unterschiedlicher religiöser Strömungen 
verfasste. Der freigeistige theologische Sucher Johann Christian Edelmann7 – zur Jahr-
hundertmitte einer der berüchtigtsten Radikalen in ganz Deutschland – war von 1736–
41 in Berleburg und überwarf sich mit den Inspirierten unter Rock, indem er den jo-
hanneischen Logos als die Vernunft interpretierte. Der Band will die intellektuelle 
Dynamik herausarbeiten, die diese Friktionen erzeugt haben. Gibt es eine Dialektik 
von radikalpietistischem Individualismus und Freigeisterei?

Dabei werden auch die Überschneidungen von Disziplinen und deren Praktiken im 
Fokus stehen, die den Radikalpietismus der Grafenhöfe kennzeichnen: von Medizin 
und Theologie8 oder von Alchemie und Frömmigkeit. Als weitere Bereiche könnte 
man Pädagogik und Jurisprudenz nennen sowie die Überschreitung traditioneller Ge-
schlechterrollen und Standesgrenzen.9 Welche Innovationen sind aus diesen Trans-
gressionen hervorgegangen?

nabeln (= Ber.Hss.), RT 3–12 bis RT 3–18, online zugänglich auf <https://www.archive.nrw.de/> 
[letzter Zugriff: 20.06.2025].

5	� Friktionen lassen sich auch zur Berleburger und Wittgensteiner Stadt- und Hofgeistlichkeit bzw. 
zum kirchlichen Pietismus feststellen. So wurde etwa Ludwig Christoph Schefer, Oberpfarrer in 
Berleburg, 1701 unter der Vormundschaftsregierung eingesetzt, um dem radikalpietistischen Trei-
ben Einhalt zu gebieten, geriet dann aber selbst unter die Philadelphier, ohne mit der Amtskirche 
zu brechen. Wilhelm Abresch, Pfarrer in Berleburg und Verfasser des radikalpietistischen Kate-
chismus Ordnung des Heyls, ließ sich seine Kirchentreue vorsichtshalber von Jablonsky in Berlin 
bestätigen; Adam Struensee litt unter Dippels Radikalität und ging schon in seiner Berleburger 
Zeit eher mit den Hallensern konform, war aber gleichzeitig der Schwiegersohn von Johann Sa-
muel Carl.

6	� Zu Dippel ist vor allem dessen frühe Zeit gründlicher erforscht: Stephan Goldschmidt: Johann 
Konrad Dippel (1673–1734). Seine radikalpietistische Theologie und ihre Entstehung. Göttingen 
2001.

7	� Vgl. etwa Annegret Schaper: Ein langer Abschied vom Christentum. Johann Christian Edelmann 
und die deutsche Frühaufklärung. Marburg 1996, sowie die umfangreichen noch unveröffentlich-
ten Studien von Hermann Stockinger, die auf der Webseite https://hermannstockinger.at/ [letz-
ter Zugriff: 20.06.2025] zu finden sind.

8	� Vgl. etwa Irmtraut Sahmland, Hans-Jürgen Schrader (Hg.): Medizin- und kulturgeschichtliche 
Konnexe des Pietismus: Heilkunst und Ethik, arkane Traditionen, Musik, Literatur und Sprache. 
Göttingen 2016; Vera Faßhauer: Selbsterkenntnis – Naturerfahrung – Gottesoffenbarung: Religiö-
ses und ärztliches Virtuosentum bei Johann Christian Senckenberg und Johann Konrad Dippel, 
in: Dagmar Hänel, Christine Aka (Hg.): Prediger, Charismatiker, Berufene – Rolle und Einfluss 
religiöser Virtuosen. Münster 2018, S. 49–74.

9	� Vgl. etwa Xenia von Tippelskirch: Die Herrschaftspraxis an den „frommen Grafenhöfen“ und der 
radikale Pietismus. Ein Forschungsbericht, in: Ruth Albrecht, Ulrike Gleixner, Corinna Kirsch-



Einleitung 13

Die Dynamiken sind nicht zuletzt auch eine Folge der physischen Mobilität der 
Akteure. An den nonkonformistischen Intellektuellen und religiösen Suchern lässt 
sich studieren, wie die Zirkulation von Personen und Informationen zwischen Berle-
burg und den Separatistengemeinden im Umfeld beschaffen war und welche Folgen 
sie zeitigte.10 Das schließt die Verbindung der Grafen von Sayn-Wittgenstein-Berle-
burg mit der Grafschaft Isenburg-Büdingen ein, die Schwarzenauer Neutäufer,11 die 
Radikalpietisten in Laasphe, auf Schloss Hayn,12 in Himbach, Saßmannshausen, Hom-
righausen, Neuwied, Idstein, Frankfurt und Offenbach. An all diesen Orten hatten sich 
unterschiedliche religiöse Gruppen angesiedelt.

Damit wird eine Einordnung der gedanklichen Entwicklungen in die vielfältige und 
unübersichtliche Gesamtlage im Wittgensteinischen, im Siegerland, im Westerwald 
und in der Wetterau gegeben. Immerhin haben sie durch die transnationalen Verbin-
dungen des Separatismus bis in die Niederlande, nach Frankreich oder nach Amerika 
gewirkt. Die Grafschaften Wittgensteins allein, geteilt in eine Nord- und eine Südhälf-
te, boten bereits eine interne Dynamik, die jederzeit zu berücksichtigen ist.

Wie in einem Laboratorium lassen sich auf dem kleinen Berleburger Territorium 
und in seinem Umfeld die Konfliktlinien, die Allianzbeziehungen und die Reaktionen 
aufeinander studieren. Was passiert, wenn auf engem Raum so viele eigensinnige Köp-
fe in Anwesenheit vergesellschaftet sind?13 Man könnte hier religionssoziologische 
Analysemuster bemühen, doch das wird in diesem Band nicht geschehen. Zuvor muss 
nämlich noch die grundlegende Quellenarbeit erfolgen, um – in den Fußspuren der 
Pioniere wie Hans-Jürgen Schrader – Personen zu identifizieren, Biografien zu rekon
struieren, Aktivitäten zu dokumentieren, Konflikte und ihre Gründe nachzuvollziehen 
und anonyme Texte zuzuschreiben.

stein [u. a.] (Hg.): Pietismus und Adel. Genderhistorische Analysen. Halle 2018, S. 41–55; Pia 
Schmid (Hg.): Gender im Pietismus. Netzwerke und Geschlechterkonstruktionen. Halle 2015.

10	� Wichtig für einen Eindruck des komplizierten Flickenteppichs von miteinander vernetzten Sepa-
tatistengemeinden sind immer noch die Studien von Friedrich Wilhelm Barthold: Die Erweckten 
im protestantischen Deutschland. Leipzig 1852–1853; Nachdruck Darmstadt 1968; und Max Goe-
bel: Geschichte der wahren Inspirations=Gemeinden, in: Zeitschrift für die historische Theologie 
24 (1854), S. 267–322, 377–438; 25 (1855), S. 94–160, 327–425. Vgl. etwa im Bereich der Medizin 
Christa Habrich: Johann Samuel Carl (1677–1757) und die Philadelphische Ärztegemeinschaft, in: 
Hartmut Lehmann, Heinz Schilling, Hans-Jürgen Schrader (Hg.): Jansenismus, Quietismus, Pie-
tismus. Göttingen 2002, S. 272–289.

11	� Vgl. Marcus Meier: Die Schwarzenauer Neutäufer. Göttingen 2008.
12	� Vgl. Michael Knieriem, Johannes Burkardt: Die Gesellschaft der Kindheit Jesu-Genossen auf 

Schloß Hayn. Hannover 2002.
13	� Rudolf Schlögl: Anwesende und Abwesende. Grundriss für eine Gesellschaftsgeschichte der Frü-

hen Neuzeit. Konstanz 2014.



������������������������������14

Abb. 1�  Karte der Wittgensteinischen Grafschaften

Dennoch mag es nicht verkehrt sein, zumindest hier im Vorwort bereits einige Begrif-
fe anzusprechen, die bei einer künftigen religionssoziologischen und wissensge-
schichtlichen Analyse hilfreich sein können. So würde man sicherlich die Dynamik 
unter den verschiedenen Sektengruppen als Folge der religiösen Pluralisierung im An-
schluss an die Reformation deuten, als Konsequenz der Individualisierungstendenzen 
autonomer Religionssubjekte, aber auch als die Folgelast von Autorisierungen, boun-
dary work und Distinktionsverhalten. Außerdem ließe sich von Multireferentialität14 
sprechen, um nicht nur die Vielstimmigkeit, sondern auch unterschiedliche Orientie-
rungen der Gruppen zu beschreiben: Einige beziehen sich auf den Pietismus in Halle, 
andere auf die französischen Quietisten, wieder andere auf die Alchemie und Jakob 
Böhme – selbst wenn sie sich jeweils primär auf göttliche Eingebung berufen. Hans-
Jürgen Schrader hat in einem Aufsatz über die Streitigkeiten und Konflikte unter den 

14	� Vgl. Martin Mulsow: Überreichweiten. Perspektiven für eine globale Ideengeschichte. Berlin 2022, 
S. 115 f.



Einleitung 15

diversen religiösen Gruppen im Wittgensteinischen den offensichtlichen Kontrast he-
rausgearbeitet, den die faktischen Zwistigkeiten zur proklamierten Toleranz dieser Se-
paratistengruppen aufweisen.15

Die Beiträge dieses Bandes, der aus einer Tagung am Forschungszentrum Gotha am 
7. und 8. Juli 2022 entstanden ist, knüpfen in unterschiedlicher Weise an gegenwärtige 
Agenden aus der Pietismus-Forschung an.16 Der erste Beitrag von Ulf Lückel führt in 
das Milieu um den Grafen Casimir ein, dann folgt eine Sektion, die jeweils zentrale 
Individuen genauer beleuchtet: den Hofprediger Ludwig Christof Schefer, seinen 
Nachfolger Victor Christoph Tuchtfeld – mit überraschenden Bezügen zum Berg-
bau –, den Inspirierten Charles-Hector de Marsay sowie die eigenwilligen Theologen 
Wilhelm Abresch und Christoph Seebach. Hinzu kommt noch Nikolaus Ludwig von 
Zinzendorf, der sich 1730 in Berleburg aufhielt und den Versuch unternahm, die di-
vergierenden Fraktionen unter dem einen Dach des Herrnhutertums zu vereinigen.

Eine zweite Sektion stellt dann die Mediziner, Alchemisten und Freidenker in den 
Mittelpunkt, deren Tätigkeiten auf verschiedenste Weise mit den theologischen Agen-
den verknüpft waren oder aber auch in Spannung zu ihnen gerieten. Da ist vor allem 
Johann Conrad Dippel, dem – wie schon in den kürzlich veröffentlichen Ergebnissen 
einer Tagung zu seiner transnationalen Biographie – gleich mehrere Beiträge gewid-
met sind.17 Hier interessieren vor allem seine späte Naturphilosophie und ihre Folgen, 
seine Alchemie, seine Auseinandersetzungen mit dem Hofkaplan Adam Struensee 
und auch sein Verhältnis zum Leibarzt des Grafen, Johann Samuel Carl, dessen ärztli-
che Praxis gleichfalls unter die Lupe genommen wird. Aber auch die Zeit nach Dippels 
plötzlichem Tod 1734 wird betrachtet: zum einen das Auftreten Johann Christian 
Edelmanns, der 1736 als potentieller Mitarbeiter der Berleburger Bibel nach Berleburg 
kam und diesen Ort 1741 – fluchtartig – als Freidenker und Bibelkritiker wieder ver-
ließ,18 zum anderen die Aktivitäten von Dippel-Anhängern wie Johann Christian Sen-
ckenberg oder Johann Conrad Kanz, die Dippels Vermächtnis sichern wollten, und 
von Autoren wie Johann Friedrich Bachstrom, die das publizistische Vakuum nach 
Dippels Tod für ihre Zwecke auszunutzen wussten.

Weiterhin bietet dieser Band einen Anhang mit einer Edition von J. Chr. Sencken-
bergs Aufzeichnungen über seine beiden Reisen nach Berleburg im Frühjahr und 
Sommer 1732. Hierbei handelt es sich um die wohl dichteste Quelle aus dem Milieu 

15	� Hans-Jürgen Schrader: Zores in Zion. Zwietracht und Missgunst in Berleburgs toleranzprogram-
matischem Philadelphia, in: ders.: Literatur und Sprache des Pietismus, S. 591–623.

16	� Wolfgang Breul (Hg.): Pietismus Handbuch. Tübingen 2021.
17	� Vgl. Martin Mulsow, Vera Faßhauer (Hg.): Sektion: Ein transnationales Leben. Bausteine zur Bio-

graphie von Johann Konrad Dippel (1673–1734), in: PuN 48/49 (2022/23), S. 77–290, mit Beiträ-
gen von Jan Rohls, Frederik Stjernfelt, Rasmus H. C. Dreyer, Johannes Ljungberg, Juliane Engel-
hardt, Vera Faßhauer und Fred van Lieburg.

18	� Vgl. auch Hans-Bernd Spies: Die Flucht des Theologen Johann Christian Edelmann von Berleburg 
nach Hachenburg (1741), in: Siegener Beiträge 2 (1997), S. 38–50.



������������������������������16

der Berleburger Separatisten in den 1730er Jahren, die uns in ausführlich dokumentier-
ten Begegnungen und Gesprächen plastisch vor Augen treten. Ist diese Quelle wegen 
ihrer schwer lesbaren Form bisher nahezu ungenutzt geblieben, wird sie in der hier 
vorliegenden Edition zugänglich gemacht und durch einen ausführlichen Kommentar 
auf Personen und Werke hin erschlossen.

Das Register macht es möglich, Informationen nicht nur zu den zentralen Intellek-
tuellen, sondern auch noch zu den entlegensten marginalen Personen in deren Um-
kreis ausfindig zu machen, indem es sowohl die Quellenedition als auch die Beiträge 
berücksichtigt. Für die Erstellung des Registers gilt unser herzlicher Dank Herrn 
Dr. Marian Hefter.

Möchte man sich die Atmosphäre der Konventikel, der prophetischen Inspiratio-
nen und der beherzten Diskussionen über Bibeltexte vorstellen, mag ein Gemälde hilf-
reich sein, das zwar nicht eine Berleburger Gruppe wiedergibt, sondern eine Ver-
sammlung der Haugianer einige Jahrzehnte später, die von der sozialen Schichtung 
und der Gesinnung her viele Ähnlichkeiten mit den religiös Bewegten aus Berleburg 
aufweist.

Abb. 2�  Adolph Tidemand: Die Haugianer. 1848. Öl auf Leinwand 148–183 cm,  
Museum Kunstpalast, Düsseldorf.



Einleitung 17

Die Haugianer waren eine Erweckungsbewegung in Dänemark und Norwegen, die in 
den Jahren um 1800 entstand und als christliche Laienbewegung auch Frauen, Hand-
werker und einfache Leute vom Lande umfasste. Das Gemälde von Adolph Tidemand 
zeigt ein Treffen in einer einfachen Unterkunft, bei dem sich der Wanderprediger auf 
einen Hocker gestellt hat und frei redet, während die Zuhörer und Mitglieder der Sek-
te teils in sich gekehrt lauschen, teils entsagungsvoll und bußfertig die Köpfe hängen 
lassen und teils voller Eigensinn vor sich hinstarren. Wie mag es ausgesehen haben bei 
den Inspiriertentreffen in Homrighausen, bei den Versammlungen der Schwarzenauer 
Neutäufer? Ähnlich? Ganz anders wiederum war das Ambiente sicherlich in den klei-
nen, aber erlauchten Zirkeln auf Schloss Hayn, oder gar in den Hinterzimmern des 
Berleburger Residenzschlosses. Aber immer ging es den Beteiligten um ihr Seelenheil, 
ein wahrhaft christliches Leben und die Möglichkeit, unmittelbar in der Präsenz Got-
tes zu wirken.

Frankfurt und Erfurt, im Februar 2025





I.  
Das Grafenhaus





Graf Casimir zu Sayn-Wittgenstein-Berleburg  
und die Pietisten
Eine Spurensuche

Ulf Lückel

Kurzfassung:  Der Berleburger Landesherr hat die nördliche Wittgensteiner Grafschaft 
während der pietistischen Hochphase in seiner Regierungszeit (1712–1741) zu einem be-
deutenden Asylplatz für viele religiöse Geflüchtete ausgerichtet. Seine Politik war von 
einer außergewöhnlichen Toleranz geprägt, die er in der Tradition seiner Mutter Hedwig 
Sophie zu Sayn-Wittgenstein-Berleburg (1669–1738) fort- und weitergeführt hat. In die-
sem Aufsatz werden seine religionspolitischen Unternehmungen erläutert und seine Bio-
grafie um einige neue Details erweitert.

Abstract: During the Pietist heyday in his reign (1712–1741), the Berleburg sovereign 
turned the northern Wittgenstein county into an important place of asylum for many reli-
gious refugees. His policy was characterized by an extraordinary tolerance, which he con-
tinued and developed in the tradition of his mother Hedwig Sophie zu Sayn-Wittgen-
stein-Berleburg (1669–1738). This essay explains his religious-political undertakings and 
adds some new details to his biography.

1� � Entwicklung

Neben dem kirchlichen Pietismus um Philipp Jakob Spener (1635–1705) und August 
Hermann Francke (1663–1727) entwickelte sich in Deutschland recht schnell ein 
außerkirchlicher Flügel des Pietismus, der so genannte radikale Pietismus.1 Der radi-
kale Flügel wurde von den englischen Philadelphiern beeinflusst; die Schriften der 

1	� Vgl. Hans Schneider: Der radikale Pietismus in der neueren Forschung, in: PuN 8 (1982), S. 15–42 
und PuN 9 (1983), S. 117–151.



Ulf Lückel22

Jane Leade (1623–1704)2 erfreuten sich immenser Beliebtheit – überhaupt waren 
Schriften, die sich mit dem bevorstehenden Ende der alten Welt und dem Anbruch der 
Herrschaft Christi auf Erden, dem ersehnten tausendjährigen Reich (Offenbarung 20) 
befassten, „en vogue“.3 Die große Bedeutung, die der Eschatologie im Pietismus beige-
messen wurde, erlebte in der radikalen Szene eine dramatische Steigerung.4 Die Zei-
chen der Zeit wurden so gedeutet, dass nun bald die neue Zeit beginnen sollte, dazu 
zählten die Kriegsereignisse in Europa, dazu zählte die Verwüstung der Pfalz und spe-
ziell Heidelbergs durch die Franzosen, das Vordringen der Osmanen bis vor die Tore 
Wiens galt ebenfalls als schreckliches Zeichen, denn auch außerhalb der verfassten 
römisch-katholischen Kirche wurden die Türken (Osmanen) als Ausgeburt des Anti-
christen betrachtet.

Um die Jahrhundertwende tobte in Westeuropa der Spanische Erbfolgekrieg, der 
schon früh erkennen ließ, dass das althergebrachte, seit dem Ende des Dreißigjährigen 
Krieges vertraute Machtgefüge dramatischen Änderungen unterlag. Naturereignisse 
schienen die politischen Beobachtungen zu bestätigen: Das Erscheinen mehrerer Ko-
meten im Winter 1680/81 schürte die Endzeiterwartung, wobei man sich Matthäus 
24,29, Offenbarung 12,1.3 und 15,1 in Erinnerung rief. Das Edikt von Fontainebleau von 
1685 und damit das Außerkraftsetzen des Ediktes von Nantes unter dem Franzosen-
könig Ludwig XIV. (1638–1715)5, die Cevennenkriege in Südfrankreich6, die ja zum 
Entstehen und der späteren Ansiedlung der Inspirierten nicht zuletzt auch in Wittgen-
stein geführt haben7 – all das wirkte sich direkt auf die starke Ausbreitung außerkirch-
licher Sondergänger aus.

Betrachtet man die soziale Herkunft der radikalen Pietisten, so ist auffällig, dass sich 
darunter auch Akademiker (zum Beispiel Pastoren und Ärzte) befanden, von denen der 
moderne Mensch zunächst einmal etwas mehr Besonnenheit erwartet hätte. Freilich 
fühlten sich auch viele „fahrende“ Handwerker von der neuen Bewegung angezogen 

2	� Vgl. Nils Thune: The Behmenists and the Philadelphians. A Contribution to the Study of English 
Mysticism in the 17th and 18th Centuries. Uppsala 1948, S. 18, 120–129; Chauncey David Ensign: 
Radical German Pietism (c.1675 – c.1760). Boston 1955, S. 203–208.

3	� Vgl. Hans Schneider: Die unerfüllte Zukunft. Apokalyptische Erwartungen im radikalen Pietis-
mus um 1700, in: Manfred Jakubowski-Tiessen, Hartmut Lehmann, Johannes Schilling [u. a.] 
(Hg.): Jahrhundertwelten. Endzeit- und Zukunftsvorstellungen vom 15. bis zum 20. Jahrhundert. 
Göttingen 1999, S. 187–212.

4	� Hans Schneider: Der radikale Pietismus im 17. Jahrhundert, in: GdP 1, S. 391–437, hier: 394.
5	� Vgl. Olivier Bernier: Ludwig XIV. Die Biographie. Düsseldorf 2003.
6	� Fast ein halbes Jahrhundert später nimmt sich die philadelphische Zeitschrift Geistliche Fama die-

ser Thematik noch einmal an und rekapituliert die aktuellen Entwicklungen in Frankreich: Vgl. 
Einige Umstände von Erweckungs=Wegen dieser Zeiten […], in: Geistliche Fama […], hg. v. Jo-
hann Samuel Carl. Bd. 1 (1733), 10. Stück (1733), S. 9–132, hier: 20–23, § 8 f.

7	� Vgl. Ulf Lückel: Die Inspirierten in Wittgenstein und das prophetische Werkzeug Johann Friedrich 
Rock, in: Wittgenstein. Blätter des Wittgensteiner Heimatvereins 85 (1997), Bd. 61, S. 147–157.



Graf Casimir zu Sayn-Wittgenstein-Berleburg und die Pietisten 23

und besonders sie hatten sich durch Reisen und Wanderungen eine nicht zu unterschät-
zende Bildung und Kenntnis erworben.8 Gerade sie wurden schnell zu Führungsfigu-
ren und Multiplikatoren in den verschiedensten frommen Gruppen. Das klassische und 
bekannteste Beispiel ist der Sattler Johann Friedrich Rock (1678–1749),9 das „Haupt-
werkzeug“ der Inspirierten.10 Bei der ortsansässigen Bevölkerung, den bodenständigen 
Handwerkern und Bauern fanden die neuen Ideen hingegen weniger Resonanz, das ist 
auch in Wittgenstein zu beobachten. Grundsätzlich gilt dort aber, dass es mit Ausnah-
me der Inspirierten in Berleburg keine separatistische Gruppe gegeben hat, die nicht 
hauptsächlich aus Mitgliedern des Adels und des Bürgertums bestand.

Vielerorts versuchte die orthodoxe Obrigkeit, die neue Bewegung ein- und abzu-
grenzen. Es kam zu ersten Verfolgungen gegen die neuen Gruppen in der Schweiz und 
in Mittel- und Süddeutschland. Mancherorts wurden Antipietistenedikte11 verab-
schiedet. Aber die Bewegung war nicht mehr zu stoppen, im Gegenteil, durch die Ver-
folgungen sahen sich viele ihrer Angehörigen als Märtyrer bestätigt.12

Nicht unbedeutend für die Entwicklung der pietistischen Bewegung dürfte die Tat-
sache sein, dass sie früh in einer wichtigen Metropole des Reiches, nämlich in Frank-
furt am Main13 hatte Fuß fassen können. Frankfurt mauserte sich zu einem pietisti-
schen Zentrum, einer Hochburg von Sektierern und spiritualistisch geprägten 
Einzelgängern und Gruppen.14 Auch wenn ihre Erwartung, Frankfurt werde das „neue 
Zion“15 auf Erden werden, infolge des harten Eingreifens der städtischen Behörden 
nicht eintraf, blieb Frankfurt ein Zentrum und ein Dreh- und Angelpunkt der Bewe-
gung.16

8	� Vgl. Ulrike Gleixner: Pietismus und Bürgertum. Eine historische Anthropologie der Frömmigkeit. 
Württemberg 17.–19. Jahrhundert. Göttingen 2005, S. 327–334.

9	� Vgl. Victor Pless: Die Separatisten und Inspirierten im Wittgensteiner Land und Zinzendorf ’s Tä-
tigkeit unter ihnen im Jahre 1730. Diss. Münster 1921; Paul Krauss: Johann Friedrich Rock. Separa-
tist und Inspirierter, in: Robert Uhland (Hg.): Lebensbilder aus Schwaben und Franken, Bd. 15. 
Stuttgart 1983, S. 86–114; Douglas H. Shantz: [Art.] „Johann Friedrich Rock (1678–1749) und die 
Inspirierten“, in: Pietismus Handbuch, S. 157–160.

10	� Vgl. Max Goebel: Geschichte der wahren Inspirations=Gemeinden von 1688 bis 1855, in: Zeit-
schrift für die historische Theologie 24 (1854), S. 267–322, 377–438; 25 (1855), S. 94–160, 327–425; 
27 (1857), 131–151; Hans Schneider: [Art.] „Inspirationsgemeinden“, in: TRE 16 (1987), S. 203–206.

11	� Vgl. Schneider: Der radikale Pietismus im 17. Jh., S. 400–402.
12	� Vgl. Matthäus 5,10.
13	� Vgl. Klaus vom Orde: [Art.] „Frankfurt am Main“, in: Pietismus Handbuch, S. 212–215.
14	� Vgl. Hans Schneider: Der radikale Pietismus im 18. Jahrhundert, in: GdP 2, S. 107–197, hier: 156–

160.
15	� Vgl. Hans-Jürgen Schrader: Zores in Zion. Zwietracht und Missgunst in Berleburgs toleranz-pro-

grammatischem Philadelphia, in: Johannes Burkardt, Bernd Hey (Hg.): Von Wittgenstein in die 
Welt. Radikale Frömmigkeit und religiöse Toleranz. Bielefeld 2009, S. 157–194.

16	� Vgl. Andreas Deppermann: Johann Jakob Schütz und die Anfänge des Pietismus. Tübingen 2002, 
S. 7–30.



Ulf Lückel24

Immer mehr charismatische Personen kamen zu den gleichen Erkenntnissen und 
gerieten in eine bis dahin noch nicht dagewesene chiliastische Parusie – und nur weni-
ge nahmen von ihren Ideen wieder Abstand. Im schweizerischen Bern hatten 1698/1699 
die Pietistenprozesse stattgefunden und für Aufsehen gesorgt17. Da in ihrer Heimat 
keine sichere Bleibemöglichkeit mehr gegeben war, kamen gerade aus der Schweiz ei-
nige enthusiastisch auftretende Theologen und Theologiestudenten nach Deutsch-
land: Samuel König (1671–1750), Carl Anton Püntiner18 und Johann Jakob Knecht 
(geb. 1676 in Bern, gest. nach 1729/1739)19 sollten in Wittgenstein tragende Rollen in 
der ersten Phase der radikalen pietistischen Bewegung spielen.20

Der Jahreswechsel auf das neue Jahrhundert sollte die große Wende bringen: „Je 
näher das ‚Wendejahr‘ 1700 heranrückte, desto mehr steigerte sich das apokalyptische 
Fieber.“21 Inzwischen hatten viele der selbsternannten Propheten Verbündete, Gönner 
und Asyl gefunden, so an den kleinen hessischen Höfen der Wetterau und Umge-
bung.22 Ich erinnere hier nur an Hochmann, Horche und Klopfer.

All diese Ereignisse steigerten die Aufregung unter den ohnehin schon erwartungs-
vollen und erregten Geschwistern im Geiste, was zur Häufung von radikal pietisti-
schen „Wanderbewegungen“ beigetragen haben mag – und sehr bald sollte nun auch 
Berleburg in diesem Kontext auf den Plan treten.

17	� Vgl. Rudolf Dellsperger: Die Anfänge des Pietismus in Bern. Göttingen 1984, S. 93–176, hier: 115–
139.

18	� Es liegen keine biografischen Daten vor; vgl. Wilhelm Hadorn: Geschichte des Pietismus in den 
Schweizerischen Reformierten Kirchen. Konstanz [1901], S. 163, 289.

19	� Vgl. Rudolf Dellsperger: Anfänge des Pietismus; Israel Daniel Rupp, John Winebrenner: History 
of All the Religious Denominations in the United States […]. Harrisburg (PA) 1849, S. 552, Anm. *; 
Minutes of the Provincial Council of Pennsylvania from the Organization to the Termination of 
the Proprietary Government, Bd. 3: Containing the Proceedings of Council From May 31, 1717, to 
January 23, 1735–6. Philadelphia 1852, S. 368 f.; Portrait and Biographical Record of Lehigh, Nort-
hampton and Carbon Counties, Pennsylvania […]. Chicago 1894, S. 953; John W. Jordan: Encyc-
lopedia of Pennsylvania Biography, Bd. 5. New York 1915, S. 1819–1821. – „Knecht Jakob, 1715, in den 
Wittgenst[einer] Akten C 2, Doktor genannt, aus Zürich, Nach einer Nachricht deren Quelle un-
genannt ist, im Wahnsinn gestorben. Aber ein Johann Jakob Knecht landet mit [Alexander] Mack 
[am 15. September] 1729 in Philadelphia. Knecht lebte in Schwarzenau mit der Gräfin Henriette zu 
Wittgenstein, der Schwester des regierenden Grafen, ‚in Gewissensehe‘“; http://forum.ahnen 
forschung.net/showthread.php?t=18960 [letzter Zugriff: 20.06.2025].

20	� Vgl. zu den frühen Unruhen in der Schweiz: Louis Auguste Curtat: Ueber die Conventikel, welche 
im Canton Waardt errichtet werden. Eine Uebersetzung im Auszuge, der neulich erschienenen 
Schrift des Hrn. L. A. Curtat, Pfarrer zu Lausanne. Bern 1821.

21	� Schneider: Der radikale Pietismus im 17. Jh., S. 418.
22	� Vgl. Klaus-Peter Decker: [Art.] „Wetterau“, in: Pietismus Handbuch, S. 272–278.


