Einleitung

VERA FASSHAUER / MARTIN MULSOW

Wihrend der Regierungszeit des reformierten Grafen Casimir von Sayn-Wittgenstein-
Berleburg, die von 1712 bis 1741 dauerte, entwickelte sich dessen kleines, struktur-
schwaches Territorium mitten im Rothaargebirge zu einem Zufluchtsort fiir Separatis-
ten und Radikalpietisten.' Diese Religionsmigranten, zumeist Handwerker, aber auch
einzelne Mediziner oder Theologen, die sich zum Teil schon seit Beginn des Jahrhun-
derts in der Gegend angesiedelt hatten, erhielten Steuernachlass und Religionsfreiheit.
Eine eigene Druckerei wurde eingerichtet, die 1726—42 die achtbandige Berleburger
Bibel druckte, ebenso Ubersetzungen von Pierre Poiret, die Zeitschrift Geistliche Fama
und die von Johann Henrich Reitz initiierte Historie der Wiedergebohrnen.* Zahlreiche
interessante Personlichkeiten kamen und gingen oder blieben, darunter der Prediger
Victor Christoph Tuchtfeld, der Mediziner Johann Samuel Carl, der Pfarrer Wilhelm
Abresch, der Hofdiakon Adam Struensee, der Theologe Johann Friedrich Haug und
sein Bruder, der Verleger und Buchhindler Johann Jacob Haug, der Spiritualist Tobias
Eisler, der Offizier und Uhrmacher Charles-Hector de Marsay, der Theologe Chris-
toph Seebach oder der Fithrer der Inspirierten Johann Friedrich Rock.?

Dieser Band mochte, auf der Basis zahlreicher bisher unveroffentlichter Dokumen-
te sowie der jetzt online zuginglichen Tagebiicher des Grafen Casimir* und des Frank-
furter Arztes Johann Christian Senckenberg den Allianzen, aber auch den Friktionen

1 Vgl. Ulf Liickel: Adel und Frommigkeit. Die Berleburger Grafen und der Pietismus in ihren Terri-
torien. Siegen 2016.

2 Vgl Hans-Jirgen Schrader: Literaturproduktion und Biichermarkt des radikalen Pietismus. Jo-
hann Henrich Reitz’ ,Historie der Wiedergebohrnen und ihr geschichtlicher Kontext. Gottingen
1989; ders.: Literatur und Sprache des Pietismus. Ausgewihlte Studien, hg. v. Markus Matthias u.
Ulf-Michael Schneider. Géttingen 2019. — Zum Forschungsstand beziiglich des Radikalpietismus
vgl. Wolfgang Breul (Hg.): Der radikale Pietismus. Perspektiven der Forschung. Gottingen 2011.

3 Vgl. allg. Andreas Kroh, Ulf Liickel: Wittgensteiner Pietismus in Portraits. Ein Beitrag zur Ge-
schichte des radikalen Pietismus in Wittgenstein. Bruchsal 2003. Zu Rock vgl. Ulf-Michael Schnei-
der: Propheten der Goethezeit. Sprache, Literatur und Wirkung der Inspirierten. Gottingen 199s.

4  Christoph Reimann: Die Tagebiicher des Grafen Casimir zu Sayn-Wittgenstein-Berleburg (1687—
1741) als Selbstzeugnis eines pietistischen Landesherrn. Kassel 2019. Vgl. auch Casimir Graf zu
Sayn und Wittgenstein: Tagebiicher. 7 Bde. Furstliches Archiv Berleburg, Handschriften und Inku-



12 VERA FASSHAUER / MARTIN MULSOW

der unterschiedlichen Spiritualisten und Intellektuellen am Hof nachgehen; insbeson-
dere den Friktionen in den 1730er Jahren, die durch freigeistigere Separatisten verur-
sacht wurden, denen Bibelfrommigkeit allein nicht geniigte.’ So hat sich der Medizi-
ner, Alchemist und Radikalpietist Johann Conrad Dippel® von 1729 bis zu seinem Tod
1734 in Berleburg aufgehalten, wo er Konflikte mit dem Grafen Zinzendorf wie auch
mit seinem Medizinerkollegen Johann Samuel Carl ausfocht und auflerdem zahlreiche
theologische Streitschriften gegen Vertreter unterschiedlicher religiéser Stromungen
verfasste. Der freigeistige theologische Sucher Johann Christian Edelmann” — zur Jahr-
hundertmitte einer der beriichtigtsten Radikalen in ganz Deutschland — war von 1736
41 in Berleburg und tiberwarf sich mit den Inspirierten unter Rock, indem er den jo-
hanneischen Logos als die Vernunft interpretierte. Der Band will die intellektuelle
Dynamik herausarbeiten, die diese Friktionen erzeugt haben. Gibt es eine Dialektik
von radikalpietistischem Individualismus und Freigeisterei?

Dabei werden auch die Uberschneidungen von Disziplinen und deren Praktiken im
Fokus stehen, die den Radikalpietismus der Grafenhofe kennzeichnen: von Medizin
und Theologie® oder von Alchemie und Frommigkeit. Als weitere Bereiche konnte
man Pidagogik und Jurisprudenz nennen sowie die Uberschreitung traditioneller Ge-
schlechterrollen und Standesgrenzen.” Welche Innovationen sind aus diesen Trans-
gressionen hervorgegangen?

nabeln (=Ber.Hss.), RT 3-12 bis RT 3-18, online zuginglich auf <https://www.archive.nrw.de/>
[letzter Zugriff: 20.06.2025].

5 Friktionen lassen sich auch zur Berleburger und Wittgensteiner Stadt- und Hofgeistlichkeit bzw.
zum kirchlichen Pietismus feststellen. So wurde etwa Ludwig Christoph Schefer, Oberpfarrer in
Berleburg, 1701 unter der Vormundschaftsregierung eingesetzt, um dem radikalpietistischen Trei-
ben Einhalt zu gebieten, geriet dann aber selbst unter die Philadelphier, ohne mit der Amtskirche
zu brechen. Wilhelm Abresch, Pfarrer in Berleburg und Verfasser des radikalpietistischen Kate-
chismus Ordnung des Heyls, lieB3 sich seine Kirchentreue vorsichtshalber von Jablonsky in Berlin
bestitigen; Adam Struensee litt unter Dippels Radikalitit und ging schon in seiner Berleburger
Zeit eher mit den Hallensern konform, war aber gleichzeitig der Schwiegersohn von Johann Sa-
muel Carl.

6  Zu Dippel ist vor allem dessen frithe Zeit griindlicher erforscht: Stephan Goldschmidt: Johann
Konrad Dippel (1673-1734). Seine radikalpietistische Theologie und ihre Entstehung. Géttingen
2001.

7 Vgl etwa Annegret Schaper: Ein langer Abschied vom Christentum. Johann Christian Edelmann
und die deutsche Frithaufklarung. Marburg 1996, sowie die umfangreichen noch unveréffentlich-
ten Studien von Hermann Stockinger, die auf der Webseite https://hermannstockinger.at/ [letz-
ter Zugriff: 20.06.2025] zu finden sind.

8 Vgl etwa Irmtraut Sahmland, Hans-Jiirgen Schrader (Hg.): Medizin- und kulturgeschichtliche
Konnexe des Pietismus: Heilkunst und Ethik, arkane Traditionen, Musik, Literatur und Sprache.
Gottingen 2016; Vera FafShauer: Selbsterkenntnis — Naturerfahrung — Gottesoffenbarung: Religio-
ses und drztliches Virtuosentum bei Johann Christian Senckenberg und Johann Konrad Dippel,
in: Dagmar Hinel, Christine Aka (Hg.): Prediger, Charismatiker, Berufene — Rolle und Einfluss
religioser Virtuosen. Miinster 2018, S. 49-74.

9 Vgl. etwa Xenia von Tippelskirch: Die Herrschaftspraxis an den ,frommen Grafenhéfen® und der
radikale Pietismus. Ein Forschungsbericht, in: Ruth Albrecht, Ulrike Gleixner, Corinna Kirsch-



Einleitung 13

Die Dynamiken sind nicht zuletzt auch eine Folge der physischen Mobilitit der
Akteure. An den nonkonformistischen Intellektuellen und religiosen Suchern ldsst
sich studieren, wie die Zirkulation von Personen und Informationen zwischen Berle-
burg und den Separatistengemeinden im Umfeld beschaffen war und welche Folgen
sie zeitigte.”” Das schliefit die Verbindung der Grafen von Sayn-Wittgenstein-Berle-
burg mit der Grafschaft Isenburg-Biidingen ein, die Schwarzenauer Neutdufer," die
Radikalpietisten in Laasphe, auf Schloss Hayn," in Himbach, SaBmannshausen, Hom-
righausen, Neuwied, Idstein, Frankfurt und Offenbach. An all diesen Orten hatten sich
unterschiedliche religiése Gruppen angesiedelt.

Damit wird eine Einordnung der gedanklichen Entwicklungen in die vielfiltige und
uniibersichtliche Gesamtlage im Wittgensteinischen, im Siegerland, im Westerwald
und in der Wetterau gegeben. Immerhin haben sie durch die transnationalen Verbin-
dungen des Separatismus bis in die Niederlande, nach Frankreich oder nach Amerika
gewirkt. Die Grafschaften Wittgensteins allein, geteilt in eine Nord- und eine Sidhilf-
te, boten bereits eine interne Dynamik, die jederzeit zu berticksichtigen ist.

Wie in einem Laboratorium lassen sich auf dem kleinen Berleburger Territorium
und in seinem Umfeld die Konfliktlinien, die Allianzbeziehungen und die Reaktionen
aufeinander studieren. Was passiert, wenn auf engem Raum so viele eigensinnige Kop-
fe in Anwesenheit vergesellschaftet sind?"* Man koénnte hier religionssoziologische
Analysemuster bemithen, doch das wird in diesem Band nicht geschehen. Zuvor muss
namlich noch die grundlegende Quellenarbeit erfolgen, um — in den Fuflspuren der
Pioniere wie Hans-Jiirgen Schrader — Personen zu identifizieren, Biografien zu rekon-
struieren, Aktivititen zu dokumentieren, Konflikte und ihre Griinde nachzuvollziehen
und anonyme Texte zuzuschreiben.

stein [u.a.] (Hg.): Pietismus und Adel. Genderhistorische Analysen. Halle 2018, S. 41-s5; Pia
Schmid (Hg.): Gender im Pietismus. Netzwerke und Geschlechterkonstruktionen. Halle 2015.

10 Wichtig fiir einen Eindruck des komplizierten Flickenteppichs von miteinander vernetzten Sepa-
tatistengemeinden sind immer noch die Studien von Friedrich Wilhelm Barthold: Die Erweckten
im protestantischen Deutschland. Leipzig 1852-1853; Nachdruck Darmstadt 1968; und Max Goe-
bel: Geschichte der wahren Inspirations=Gemeinden, in: Zeitschrift fir die historische Theologie
24 (1854), S. 267-322, 377-438; 25 (1855), S. 94-160, 327-425. Vgl. etwa im Bereich der Medizin
Christa Habrich: Johann Samuel Carl (1677-1757) und die Philadelphische Arztegemeinschaft, in:
Hartmut Lehmann, Heinz Schilling, Hans-Jiirgen Schrader (Hg.): Jansenismus, Quietismus, Pie-
tismus. Gottingen 2002, S. 272-289.

u  Vgl. Marcus Meier: Die Schwarzenauer Neutdufer. Gottingen 2008.

12 Vgl. Michael Knieriem, Johannes Burkardt: Die Gesellschaft der Kindheit Jesu-Genossen auf
Schlof Hayn. Hannover 2002.

13 Rudolf Schlégl: Anwesende und Abwesende. Grundriss fiir eine Gesellschaftsgeschichte der Frii-
hen Neuzeit. Konstanz 2014.



14 VERA FASSHAUER / MARTIN MULSOW

Girkhausen @

Sayn-Wittgenstein-

Wingese Berleburg N
Berleburg.

Eder Berghausen

Raumland
@ Birkelbach

'Schwarzenau

£ S Elgfr
Arfeld ' Hatz-
feld
. _$Emdte- -

7 ®briick Richstein®

Sayn-Wittgenstein- ;

p N etdingen g\ Wallau

2\
2\ Laasphe

Hohenstein
Breidenbach
o
Hessen-
Darmstadt

Fischelbach
[ ]

Abb. 1 Karte der Wittgensteinischen Grafschaften

Dennoch mag es nicht verkehrt sein, zumindest hier im Vorwort bereits einige Begrif-
fe anzusprechen, die bei einer kiinftigen religionssoziologischen und wissensge-
schichtlichen Analyse hilfreich sein kénnen. So wiirde man sicherlich die Dynamik
unter den verschiedenen Sektengruppen als Folge der religiosen Pluralisierung im An-
schluss an die Reformation deuten, als Konsequenz der Individualisierungstendenzen
autonomer Religionssubjekte, aber auch als die Folgelast von Autorisierungen, boun-
dary work und Distinktionsverhalten. Aulerdem liefle sich von Multireferentialitit'+
sprechen, um nicht nur die Vielstimmigkeit, sondern auch unterschiedliche Orientie-
rungen der Gruppen zu beschreiben: Einige beziehen sich auf den Pietismus in Halle,
andere auf die franzosischen Quietisten, wieder andere auf die Alchemie und Jakob
Bohme — selbst wenn sie sich jeweils primar auf gottliche Eingebung berufen. Hans-
Jirgen Schrader hat in einem Aufsatz tiber die Streitigkeiten und Konflikte unter den

14 Vgl. Martin Mulsow: Uberreichweiten. Perspektiven fiir eine globale Ideengeschichte. Berlin 2022,
S. usf.



Einleitung 15

diversen religiésen Gruppen im Wittgensteinischen den offensichtlichen Kontrast he-
rausgearbeitet, den die faktischen Zwistigkeiten zur proklamierten Toleranz dieser Se-
paratistengruppen aufweisen.’

Die Beitrage dieses Bandes, der aus einer Tagung am Forschungszentrum Gotha am
7. und 8. Juli 2022 entstanden ist, kniipfen in unterschiedlicher Weise an gegenwirtige
Agenden aus der Pietismus-Forschung an.'® Der erste Beitrag von UIf Liickel fithrt in
das Milieu um den Grafen Casimir ein, dann folgt eine Sektion, die jeweils zentrale
Individuen genauer beleuchtet: den Hofprediger Ludwig Christof Schefer, seinen
Nachfolger Victor Christoph Tuchtfeld — mit iiberraschenden Beziigen zum Berg-
bau —, den Inspirierten Charles-Hector de Marsay sowie die eigenwilligen Theologen
Wilhelm Abresch und Christoph Seebach. Hinzu kommt noch Nikolaus Ludwig von
Zinzendorf, der sich 1730 in Berleburg aufhielt und den Versuch unternahm, die di-
vergierenden Fraktionen unter dem einen Dach des Herrnhutertums zu vereinigen.

Eine zweite Sektion stellt dann die Mediziner, Alchemisten und Freidenker in den
Mittelpunkt, deren Titigkeiten auf verschiedenste Weise mit den theologischen Agen-
den verkniipft waren oder aber auch in Spannung zu ihnen gerieten. Da ist vor allem
Johann Conrad Dippel, dem — wie schon in den kiirzlich veréffentlichen Ergebnissen
einer Tagung zu seiner transnationalen Biographie — gleich mehrere Beitrige gewid-
met sind."” Hier interessieren vor allem seine spite Naturphilosophie und ihre Folgen,
seine Alchemie, seine Auseinandersetzungen mit dem Hofkaplan Adam Struensee
und auch sein Verhiltnis zum Leibarzt des Grafen, Johann Samuel Carl, dessen arztli-
che Praxis gleichfalls unter die Lupe genommen wird. Aber auch die Zeit nach Dippels
plotzlichem Tod 1734 wird betrachtet: zum einen das Auftreten Johann Christian
Edelmanns, der 1736 als potentieller Mitarbeiter der Berleburger Bibel nach Berleburg
kam und diesen Ort 1741 — fluchtartig — als Freidenker und Bibelkritiker wieder ver-
lie,"® zum anderen die Aktivititen von Dippel-Anhingern wie Johann Christian Sen-
ckenberg oder Johann Conrad Kanz, die Dippels Vermichtnis sichern wollten, und
von Autoren wie Johann Friedrich Bachstrom, die das publizistische Vakuum nach
Dippels Tod fiir ihre Zwecke auszunutzen wussten.

Weiterhin bietet dieser Band einen Anhang mit einer Edition von J. Chr. Sencken-
bergs Aufzeichnungen iiber seine beiden Reisen nach Berleburg im Frithjahr und
Sommer 1732. Hierbei handelt es sich um die wohl dichteste Quelle aus dem Milieu

15 Hans-Jirgen Schrader: Zores in Zion. Zwietracht und Missgunst in Berleburgs toleranzprogram-
matischem Philadelphia, in: ders.: Literatur und Sprache des Pietismus, S. 591-623.

16 Wolfgang Breul (Hg.): Pietismus Handbuch. Tiibingen 2021.

17 Vgl. Martin Mulsow, Vera Faffhauer (Hg.): Sektion: Ein transnationales Leben. Bausteine zur Bio-
graphie von Johann Konrad Dippel (1673-1734), in: PuN 48/49 (2022/23), S. 77-290, mit Beitri-
gen von Jan Rohls, Frederik Stjernfelt, Rasmus H. C. Dreyer, Johannes Ljungberg, Juliane Engel-
hardt, Vera FaShauer und Fred van Lieburg.

18 Vgl. auch Hans-Bernd Spies: Die Flucht des Theologen Johann Christian Edelmann von Berleburg
nach Hachenburg (1741), in: Siegener Beitrige 2 (1997), S. 38-50.



16 VERA FASSHAUER / MARTIN MULSOW

der Berleburger Separatisten in den 1730er Jahren, die uns in ausfithrlich dokumentier-
ten Begegnungen und Gesprichen plastisch vor Augen treten. Ist diese Quelle wegen
ihrer schwer lesbaren Form bisher nahezu ungenutzt geblieben, wird sie in der hier
vorliegenden Edition zuginglich gemacht und durch einen ausfiihrlichen Kommentar
auf Personen und Werke hin erschlossen.

Das Register macht es moglich, Informationen nicht nur zu den zentralen Intellek-
tuellen, sondern auch noch zu den entlegensten marginalen Personen in deren Um-
kreis ausfindig zu machen, indem es sowohl die Quellenedition als auch die Beitrige
beriicksichtigt. Fur die Erstellung des Registers gilt unser herzlicher Dank Herrn
Dr. Marian Hefter.

Mochte man sich die Atmosphire der Konventikel, der prophetischen Inspiratio-
nen und der beherzten Diskussionen tiber Bibeltexte vorstellen, mag ein Gemilde hilf-
reich sein, das zwar nicht eine Berleburger Gruppe wiedergibt, sondern eine Ver-
sammlung der Haugianer einige Jahrzehnte spiter, die von der sozialen Schichtung
und der Gesinnung her viele Ahnlichkeiten mit den religiés Bewegten aus Berleburg
aufweist.

Abb.2 Adolph Tidemand: Die Haugianer. 1848. Ol auf Leinwand 148-183 cm,
Museum Kunstpalast, Diisseldorf.



Einleitung 17

Die Haugianer waren eine Erweckungsbewegung in Danemark und Norwegen, die in
den Jahren um 1800 entstand und als christliche Laienbewegung auch Frauen, Hand-
werker und einfache Leute vom Lande umfasste. Das Gemilde von Adolph Tidemand
zeigt ein Treften in einer einfachen Unterkunft, bei dem sich der Wanderprediger auf
einen Hocker gestellt hat und frei redet, wihrend die Zuhorer und Mitglieder der Sek-
te teils in sich gekehrt lauschen, teils entsagungsvoll und buffertig die Kopfe hingen
lassen und teils voller Eigensinn vor sich hinstarren. Wie mag es ausgesehen haben bei
den Inspiriertentreffen in Homrighausen, bei den Versammlungen der Schwarzenauer
Neutiufer? Ahnlich? Ganz anders wiederum war das Ambiente sicherlich in den klei-
nen, aber erlauchten Zirkeln auf Schloss Hayn, oder gar in den Hinterzimmern des
Berleburger Residenzschlosses. Aber immer ging es den Beteiligten um ihr Seelenheil,
ein wahrhaft christliches Leben und die Moglichkeit, unmittelbar in der Prisenz Got-
tes zu wirken.

Frankfurt und Erfurt, im Februar 2025






L.
Das Grafenhaus






Graf Casimir zu Sayn-Wittgenstein-Berleburg
und die Pietisten
Eine Spurensuche

ULF LUCKEL

Kurzfassung: Der Berleburger Landesherr hat die nordliche Wittgensteiner Grafschaft
wihrend der pietistischen Hochphase in seiner Regierungszeit (1712-1741) zu einem be-
deutenden Asylplatz fiir viele religiose Gefliichtete ausgerichtet. Seine Politik war von
einer auflergewohnlichen Toleranz geprigt, die er in der Tradition seiner Mutter Hedwig
Sophie zu Sayn-Wittgenstein-Berleburg (1669-1738) fort- und weitergefiihrt hat. In die-
sem Aufsatz werden seine religionspolitischen Unternehmungen erldutert und seine Bio-

graﬁe um einige neue Details erweitert.

Abstract: During the Pietist heyday in his reign (1712-1741), the Berleburg sovereign
turned the northern Wittgenstein county into an important place of asylum for many reli-
gious refugees. His policy was characterized by an extraordinary tolerance, which he con-
tinued and developed in the tradition of his mother Hedwig Sophie zu Sayn-Wittgen-
stein-Berleburg (1669-1738). This essay explains his religious-political undertakings and
adds some new details to his biography.

1 Entwicklung

Neben dem kirchlichen Pietismus um Philipp Jakob Spener (1635-1705) und August

Hermann Francke (1663-1727) entwickelte sich in Deutschland recht schnell ein
aufBerkirchlicher Fliigel des Pietismus, der so genannte radikale Pietismus.' Der radi-

kale Fliigel wurde von den englischen Philadelphiern beeinflusst; die Schriften der

Vgl. Hans Schneider: Der radikale Pietismus in der neueren Forschung, in: PuN 8 (1982), S. 15-42

und PuN 9 (1983), S. 117-151.



22 ULF LUCKEL

Jane Leade (1623-1704)* erfreuten sich immenser Beliebtheit — iiberhaupt waren
Schriften, die sich mit dem bevorstehenden Ende der alten Welt und dem Anbruch der
Herrschaft Christi auf Erden, dem ersehnten tausendjihrigen Reich (Offenbarung 20)
befassten, ,en vogue®? Die grofle Bedeutung, die der Eschatologie im Pietismus beige-
messen wurde, erlebte in der radikalen Szene eine dramatische Steigerung.* Die Zei-
chen der Zeit wurden so gedeutet, dass nun bald die neue Zeit beginnen sollte, dazu
zahlten die Kriegsereignisse in Europa, dazu zihlte die Verwiistung der Pfalz und spe-
ziell Heidelbergs durch die Franzosen, das Vordringen der Osmanen bis vor die Tore
Wiens galt ebenfalls als schreckliches Zeichen, denn auch auflerhalb der verfassten
rémisch-katholischen Kirche wurden die Tiirken (Osmanen) als Ausgeburt des Anti-
christen betrachtet.

Um die Jahrhundertwende tobte in Westeuropa der Spanische Erbfolgekrieg, der
schon friith erkennen lief}, dass das althergebrachte, seit dem Ende des Dreifligjahrigen
Krieges vertraute Machtgefiige dramatischen Anderungen unterlag. Naturereignisse
schienen die politischen Beobachtungen zu bestitigen: Das Erscheinen mehrerer Ko-
meten im Winter 1680/81 schiirte die Endzeiterwartung, wobei man sich Matthéus
24,29, Offenbarung 12,1.3 und 15,1 in Erinnerung rief. Das Edikt von Fontainebleau von
1685 und damit das Auflerkraftsetzen des Ediktes von Nantes unter dem Franzosen-
konig Ludwig XIV. (1638-1715), die Cevennenkriege in Siidfrankreich®, die ja zum
Entstehen und der spiteren Ansiedlung der Inspirierten nicht zuletzt auch in Wittgen-
stein gefithrt haben” — all das wirkte sich direkt auf die starke Ausbreitung auf8erkirch-
licher Sonderginger aus.

Betrachtet man die soziale Herkunft der radikalen Pietisten, so ist auffillig, dass sich
darunter auch Akademiker (zum Beispiel Pastoren und Arzte) befanden, von denen der
moderne Mensch zunichst einmal etwas mehr Besonnenheit erwartet hatte. Freilich
fihlten sich auch viele ,fahrende” Handwerker von der neuen Bewegung angezogen

2 Vgl Nils Thune: The Behmenists and the Philadelphians. A Contribution to the Study of English
Mysticism in the 17" and 18™ Centuries. Uppsala 1948, S. 18, 120-129; Chauncey David Ensign:
Radical German Pietism (c.1675 — c.1760). Boston 1955, S. 203-208.

3 Vgl Hans Schneider: Die unerfiillte Zukunft. Apokalyptische Erwartungen im radikalen Pietis-
mus um 1700, in: Manfred Jakubowski-Tiessen, Hartmut Lehmann, Johannes Schilling [u.a.]
(Hg.): Jahrhundertwelten. Endzeit- und Zukunftsvorstellungen vom 1s. bis zum 20. Jahrhundert.
Gottingen 1999, S. 187-212.

4 Hans Schneider: Der radikale Pietismus im 17. Jahrhundert, in: GdP 1, S. 391-437, hier: 394.

5 Vgl. Olivier Bernier: Ludwig XIV. Die Biographie. Disseldorf 2003.

6  Fast ein halbes Jahrhundert spiter nimmt sich die philadelphische Zeitschrift Geistliche Fama die-
ser Thematik noch einmal an und rekapituliert die aktuellen Entwicklungen in Frankreich: Vgl.
Einige Umstinde von Erweckungs=Wegen dieser Zeiten [...], in: Geistliche Fama [...], hg. v. Jo-
hann Samuel Carl. Bd. 1 (1733), 10. Stiick (1733), S. 9-132, hier: 20-23, § 8.

7 Vgl. Ulf Liickel: Die Inspirierten in Wittgenstein und das prophetische Werkzeug Johann Friedrich
Rock, in: Wittgenstein. Blitter des Wittgensteiner Heimatvereins 85 (1997), Bd. 61, S. 147-157.



Graf Casimir zu Sayn-Wittgenstein-Berleburg und die Pietisten 23

und besonders sie hatten sich durch Reisen und Wanderungen eine nicht zu unterschit-
zende Bildung und Kenntnis erworben.® Gerade sie wurden schnell zu Fithrungsfigu-
ren und Multiplikatoren in den verschiedensten frommen Gruppen. Das klassische und
bekannteste Beispiel ist der Sattler Johann Friedrich Rock (1678-1749),° das ,Haupt-
werkzeug® der Inspirierten.® Bei der ortsansissigen Bevolkerung, den bodenstindigen
Handwerkern und Bauern fanden die neuen Ideen hingegen weniger Resonanz, das ist
auch in Wittgenstein zu beobachten. Grundsatzlich gilt dort aber, dass es mit Ausnah-
me der Inspirierten in Berleburg keine separatistische Gruppe gegeben hat, die nicht
hauptsichlich aus Mitgliedern des Adels und des Biirgertums bestand.

Vielerorts versuchte die orthodoxe Obrigkeit, die neue Bewegung ein- und abzu-
grenzen. Es kam zu ersten Verfolgungen gegen die neuen Gruppen in der Schweiz und
in Mittel- und Stiddeutschland. Mancherorts wurden Antipietistenedikte” verab-
schiedet. Aber die Bewegung war nicht mehr zu stoppen, im Gegenteil, durch die Ver-
folgungen sahen sich viele ihrer Angehorigen als Martyrer bestitigt.”

Nicht unbedeutend fiir die Entwicklung der pietistischen Bewegung diirfte die Tat-
sache sein, dass sie frith in einer wichtigen Metropole des Reiches, nimlich in Frank-
furt am Main® hatte Fuf8 fassen konnen. Frankfurt mauserte sich zu einem pietisti-
schen Zentrum, einer Hochburg von Sektierern und spiritualistisch geprigten
Einzelgingern und Gruppen.'* Auch wenn ihre Erwartung, Frankfurt werde das ,neue
Zion™s auf Erden werden, infolge des harten Eingreifens der stiadtischen Behorden
nicht eintraf, blieb Frankfurt ein Zentrum und ein Dreh- und Angelpunkt der Bewe-

gung.'¢

8 Vgl. Ulrike Gleixner: Pietismus und Biirgertum. Eine historische Anthropologie der Frommigkeit.
Wiirttemberg 17.-19. Jahrhundert. Gottingen 2003, S. 327-334.

9 Vgl Victor Pless: Die Separatisten und Inspirierten im Wittgensteiner Land und Zinzendorf’s Ti-
tigkeit unter ihnen im Jahre 1730. Diss. Miinster 1921; Paul Krauss: Johann Friedrich Rock. Separa-
tist und Inspirierter, in: Robert Uhland (Hg.): Lebensbilder aus Schwaben und Franken, Bd. 15.
Stuttgart 1983, S. 86-114; Douglas H. Shantz: [Art.] , Johann Friedrich Rock (1678-1749) und die
Inspirierten, in: Pietismus Handbuch, S. 157-160.

10 Vgl. Max Goebel: Geschichte der wahren Inspirations=Gemeinden von 1688 bis 1853, in: Zeit-
schrift fiir die historische Theologie 24 (1854), S. 267322, 377-438; 25 (1855), S. 94-160, 327—425;
27 (1857), 131-151; Hans Schneider: [Art.] ,Inspirationsgemeinden’, in: TRE 16 (1987), S. 203-206.

u Vgl Schneider: Der radikale Pietismus im 17. Jh., S. 400—402.

12 Vgl Matthius s,10.

13 Vgl. Klaus vom Orde: [Art.] ,Frankfurt am Main’, in: Pietismus Handbuch, S. 212-215.

14 Vgl Hans Schneider: Der radikale Pietismus im 18. Jahrhundert, in: GdP 2, S. 107-197, hier: 156-
160.

15 Vgl. Hans-Jirgen Schrader: Zores in Zion. Zwietracht und Missgunst in Berleburgs toleranz-pro-
grammatischem Philadelphia, in: Johannes Burkardt, Bernd Hey (Hg.): Von Wittgenstein in die
Welt. Radikale Frommigkeit und religiése Toleranz. Bielefeld 2009, S. 157-194.

16 Vgl. Andreas Deppermann: Johann Jakob Schiitz und die Anfinge des Pietismus. Tiibingen 2002,
S. 7-30.



24 ULF LUCKEL

Immer mehr charismatische Personen kamen zu den gleichen Erkenntnissen und
gerieten in eine bis dahin noch nicht dagewesene chiliastische Parusie — und nur weni-
ge nahmen von ihren Ideen wieder Abstand. Im schweizerischen Bern hatten 1698/1699
die Pietistenprozesse stattgefunden und fir Aufsehen gesorgt". Da in ihrer Heimat
keine sichere Bleibemdglichkeit mehr gegeben war, kamen gerade aus der Schweiz ei-
nige enthusiastisch auftretende Theologen und Theologiestudenten nach Deutsch-
land: Samuel Kénig (1671-1750), Carl Anton Piintiner”® und Johann Jakob Knecht
(geb. 1676 in Bern, gest. nach 1729/ 1739)" sollten in Wittgenstein tragende Rollen in
der ersten Phase der radikalen pietistischen Bewegung spielen.>

Der Jahreswechsel auf das neue Jahrhundert sollte die grofle Wende bringen: ,Je
niher das Wendejahr‘ 1700 heranriickte, desto mehr steigerte sich das apokalyptische
Fieber* Inzwischen hatten viele der selbsternannten Propheten Verbiindete, Génner
und Asyl gefunden, so an den kleinen hessischen Hofen der Wetterau und Umge-
bung.** Ich erinnere hier nur an Hochmann, Horche und Klopfer.

All diese Ereignisse steigerten die Aufregung unter den ohnehin schon erwartungs-
vollen und erregten Geschwistern im Geiste, was zur Haufung von radikal pietisti-
schen ,Wanderbewegungen® beigetragen haben mag — und sehr bald sollte nun auch
Berleburg in diesem Kontext auf den Plan treten.

17 Vgl Rudolf Dellsperger: Die Anfinge des Pietismus in Bern. Gottingen 1984, S. 93-176, hier: 115—
139.

18 Es liegen keine biografischen Daten vor; vgl. Wilhelm Hadorn: Geschichte des Pietismus in den
Schweizerischen Reformierten Kirchen. Konstanz [1901], S. 163, 289.

19 Vgl. Rudolf Dellsperger: Anfinge des Pietismus; Israel Daniel Rupp, John Winebrenner: History
of All the Religious Denominations in the United States [ ... ]. Harrisburg (PA) 1849, S. §52, Anm.*;
Minutes of the Provincial Council of Pennsylvania from the Organization to the Termination of
the Proprietary Government, Bd. 3: Containing the Proceedings of Council From May 31, 1717, to
January 23, 1735-6. Philadelphia 1852, S. 368{.; Portrait and Biographical Record of Lehigh, Nort-
hampton and Carbon Counties, Pennsylvania [ ...]. Chicago 1894, S. 953; John W. Jordan: Encyc-
lopedia of Pennsylvania Biography, Bd. 5. New York 1915, S. 1819-1821. — ,Knecht Jakob, 1715, in den
Wittgenst[einer] Akten C 2, Doktor genannt, aus Ziirich, Nach einer Nachricht deren Quelle un-
genannt ist, im Wahnsinn gestorben. Aber ein Johann Jakob Knecht landet mit [Alexander] Mack
[am 15. September] 1729 in Philadelphia. Knecht lebte in Schwarzenau mit der Grifin Henriette zu
Wittgenstein, der Schwester des regierenden Grafen, ,in Gewissensehe'; http://forum.ahnen
forschung.net/showthread.php?t=18960 [letzter Zugriff: 20.06.2025].

20  Vgl. zu den frithen Unruhen in der Schweiz: Louis Auguste Curtat: Ueber die Conventikel, welche
im Canton Waardt errichtet werden. Eine Uebersetzung im Auszuge, der neulich erschienenen
Schrift des Hrn. L. A. Curtat, Pfarrer zu Lausanne. Bern 1821.

21 Schneider: Der radikale Pietismus im 17. Jh,, S. 418.

22 Vgl Klaus-Peter Decker: [Art.] ,Wetterau®, in: Pietismus Handbuch, S. 272-278.



