
1.� 
�Einleitung

Die Diakonin Olympias von Konstantinopel (368–408 n. Chr.) wird innerhalb eines 
kurzen Zeitraums von mehreren Schicksalsschlägen heimgesucht: Ihr engster Weg-
gefährte Johannes Chrysostomos wird nach Cucusus verbannt, sie wird der Brand-
stiftung an einer Kathedrale, bischöflichen Wohnung und des Senatspalastes angeklagt 
und schließlich mit einer ansehnlichen Geldbuße belegt. Als Reaktion auf die erlittene 
Unbill zieht sie sich ca. 405 n. Chr. nach Nikomedien zurück. Olympias’ seelischer Zu-
stand ist für den Zeitraum im Exil durch die Briefkorrespondenz mit Chrysostomos 
im Detail dokumentiert. Wie der Kirchenvater andeutet, scheint seine Briefpartnerin 
nicht mehr die notwendige Kraft zum Studieren und Beantworten seiner Briefe zu ha-
ben.1 Olympias’ Antriebslosigkeit wird von negativen Gedanken, übermäßigem Grü-
beln und Appetitlosigkeit komplementiert, was sich bald an ihrem Gewichtsverlust 
bemerkbar macht. Innerhalb weniger Monate verschlechtert sich ihr Gemütszustand 
schließlich so sehr, dass sie den Tod herbeisehnt.2 Olympias’ Verhalten verweist auf 
ein Phänomen, das wir heute als Depression bezeichnen würden.

Trotz des hohen Aktualitätspotenzials ist die Depression als Untersuchungsgegen-
stand in die Altertumswissenschaften bislang kaum vorgedrungen. Während die an-
tike Emotionsforschung zahlreiche Studien zu Trauer3 und Schmerz/Leid4 hervor-

1	� Joh. Chrys. ep. ad Olymp. 3.
2	� Joh. Chrys. ep. ad Olymp. 16. 1.
3	� Aufgrund der großen Menge an Forschungsliteratur zur antiken Trauer seien hier nur die wich-

tigsten Werke angeführt: Estrin 2023; Tutrone 2022; Hafner 2022a; Degelmann 2018; Austin 2021; 
Konstan 2016, 2018; Graver 2017; Baltussen 2013; Kotsifou 2012a; Pinheiro 2012; Cairns 2009; Sojc 
2005; Tsangalēs 2004, 2008; Schaeben 2002; Huber 2001; Chapa 1998; Loraux 1998; Erskine 1997; 
Johann 1968; Esteve-Forriol 1962; Lattimore 1942.

4	� In der Forschung wurden dabei bereits einzelne Begriffe, die in antiken Texten für körperlichen 
und seelischen Schmerz gebraucht werden, sondiert (ἄλγος, ἄχος, λύπη, πόνος, ὀδύνη sowie dolor). 
Zu den wichtigsten Studien siehe Rhee 2024, 2022; Clarke/King/Baltussen 2023; Simons 2022; 
White 2021; Bauks/Olyan 2021; Harris 2018; King 2017; Cobb 2017; Weidner 2017; Scullin 2012; 
Laurence/Guillaumont 2010; Villard 2006; Graver 2001; King 1988, 1999; Perkins 1995; Rey 1993; 
Byl 1992. In einigen der Studien wurde auch der Begriff λύπη näher untersucht, wobei der Fokus 
ausschließlich auf einzelnen Autoren lag (Baltussen 2023; Cheng 2023; Zecher 2023a; Crislip 2022; 



Einleitung14

gebracht hat, wurde das große heuristische Potenzial der Depression bislang kaum 
ausgeschöpft. Dies mag zunächst nicht verwundern, insofern sich jeder Autor mit 
einem solchen Vorhaben aufgrund der Absenz eines Depressionsbegriffs in der Antike 
dem Vorwurf des Anachronismus auszusetzen droht.5 Dabei umfasst der Begriff auch 
heute nur verschiedene Facetten psychischen Leidens.6 Obwohl die Depression zu 
den am häufigsten verwendeten Begriffen unserer Zeit gehört, entzieht sich der Ter-
minus bislang einer allgemeingültigen und präzisen Definition und stellt stattdessen 
ein buntes Sammelsurium seelischer Befindlichkeiten dar.7 Während die Geistes- und 
Humanwissenschaften ihr jeweils eigenes Verständnis von Depression formulieren8, 
ist der Begriff mangels konsensfähiger Definitionsansätze auch innerhalb der Fach-
richtungen umstritten.9 Der gemeinsame Nenner aller Variationen der Depression 
bleibt die gedrückte Stimmungslage, während andere, in den Diagnosemanualen des 
DSM-IV und ICD-10 aufgeführte Symptome, unterschiedlich ausgeprägt sein kön-
nen.10 Eine ähnliche Variationsbreite wie das Symptomspektrum ergeben auch die 
bisher identifizierten Ursachen und Risikofaktoren der Depression. In der Forschung 
ist man sich nicht einig, ob die Anzahl depressiver Erkrankungen tatsächlich zunimmt 

Thumiger 2017; Mattern 2016). Zecher gibt am Beispiel der Affektenliste des Pseudo-Andronikos 
einen umfassenden Überblick über die verschiedenen Bedeutungsfacetten der lupê, die er in seiner 
Untersuchung bewusst unübersetzt lässt, Zecher 2023a, 278. Zur Bedeutung und Nutzung des Be-
griffs dolor, der die griechischen Begriffe ἄλγος, λύπη, πόνος, πάθος und ὀδύνη mit einfasst: Courtil 
2023, 98 f.

5	� Peter von Moos spricht in den 90er-Jahren von einer „Anachronismusphobie“, die sich in der 
Geschichtswissenschaft bemerkbar macht (Moos 1998, 10). Obwohl das heuristische Potenzial 
anachronistischer Begriffe unlängst betont wurde (Greule 2023; Huber 2023, 362), ist die Phobie, 
zumindest in den Altertumswissenschaften, noch nicht ganz überwunden. Dabei plädierte in den 
1980er-Jahren bereits die Althistorikerin Nicole Loraux für die Verwendung eines „kontrollierten 
Anachronismus“, Loraux 1981.

6	� So die Definition des Soziologen Alain Ehrenberg (La dépression décline aujourd’hui les différen-
tes facettes du malheur intime). Anders als heute galt die Depression in den 1940er-Jahren noch 
als Symptom, Ehrenberg 1998, 9. Zu den Schwierigkeiten, den Begriff „Depression“ zu definieren, 
ebenso Ehrenberg 1998, 95 f.

7	� So sei die Depression sowohl eine Emotion, Stimmung, Krankheit als auch ein Symptom, siehe 
Kleinman/Good 1985, 2. Aufgrund der Vielfalt an klinischen psychopathologischen Bildern, die 
unter dem Terminus „depressiv“ gefasst werden, plädiert der Psychiater und Psychoanalytiker 
Stavros Mentzos für eine Nutzung des Ausdrucks „Gruppe der Depressionen“ anstelle nur von 
„Depression“ zu sprechen, siehe Mentzos 2017, 125. Vgl. Will 2022, 181 (angemessen sei der Sprach-
gebrauch der „heterogenen Gruppe der Depressionen“).

8	� Während die Depression für den Kliniker eine schwere, wenn nicht sogar letal verlaufende Krank-
heit darstellt, die neben affektiven auch mit vegetativen Beschwerden (Schlaf-, Appetit- und 
Energiestörungen) einhergeht, bezeichnet sie für den Ethnographen einen Gefühlszustand der 
Traurigkeit, Hoffnungslosigkeit und Demoralisierung, der flüchtig wie auch dauerhaft sein kann, 
Kleinman/Good 1985, 9. Zur unterschiedlichen Verwendung des Begriffs der Depression in Lexi-
ka und Lehrbüchern der Psychiatrie und Psychologie siehe auch Wanderer 2022, 21 f.

9	� So sind bereits die Grenzen zwischen den Begriffen Schwermut und Traurigkeit vage und schlecht 
definiert, Ehrenberg 1998, 96.

10	� Mentzos 2017, 125.



15Einleitung﻿

oder sich die hohen Zahlen aus einer Überdiagnostizierung und zunehmenden Pa-
thologisierung allgemein menschlicher Verhaltensweisen speisen.11 Einige Forscher 
möchten die Ursache für den beobachteten Anstieg depressiver Erkrankungen in der 
spätmodernen Leistungsgesellschaft erkennen.12 Der individuelle Anspruch, in der 
beruflichen und sozial-individuellen Sphäre reüssieren zu müssen, potenziere dabei 
das Eintreten diverser Enttäuschungserfahrungen, die häufig in Depression oder Burn-
out münden.13 Der für das moderne Zeitalter signifikante Nexus zwischen Depression 
und Leistung basiert dabei auf einer Denkfigur des Soziologen Alain Ehrenberg, laut 
dem sich die moderne Depression als fatigue d’être soi (die Müdigkeit, man selbst zu 
sein) ausdrücke. Während die Melancholie eine Epochenkrankheit der Antike und 
Neuzeit14, die Neurasthenie hingegen ein Signum der Industrialisierung sei, wird die 
Depression von Ehrenberg zu einer Zeitkrankheit der Spätmoderne hochstilisiert, die 
sich durch einen unaufhörlichen Druck zur Selbstverwirklichung und Selbstfindung 
auszeichne.15 War die antike Melancholie noch Teil eines seltenen Erscheinungsbildes, 
das allen voran dem außergewöhnlichen Individuum zugeschrieben wurde, sei die De-
pression heute der Ausdruck einer démocratisation de l’exception, insofern das Errei-
chen einer gewissen Außergewöhnlichkeit zur gesellschaftlichen Erwartung geworden 
ist.16 Auf den Ideen Ehrenbergs aufbauend, erkennt der Philosoph Byung-Chul Han 
das Problem des modernen Unbehagens im Positivitätscharakter der Leistungsgesell-
schaft, der sich in dem Imperativ „des Könnens“ ausdrücke.17 Während die Disziplinar-
gesellschaft Foucaults in ihrer Negativität ausschließlich Geisteskranke und Kriminel-
le produzierte, träten aus der heutigen Leistungsgesellschaft zunehmend Depressive 
hervor. Der depressive Mensch sei nichts weiter als ein animal laborans, der sich ohne 
Fremdzwänge selbst ausbeute und das Ich bis über die Ermüdungsgrenze beanspru-

11	� Dabei warnen Psychiater und Soziologen seit Jahren vor einer Hyperinflation psychiatrischer Dia-
gnosen, dazu Horwitz/Wakefield 2017; Frances 2013.

12	� Ehrenberg 1998; Bröckling 2007; Fuchs/Iwer/Micali 2018.
13	� Nach Andreas Reckwitz strebt der moderne Mensch nach Besonderheit, Einzigartigkeit und Sin-

gularität. Die Gefahr, damit an die Grenzen der eigenen Leistungsfähigkeit zu stoßen und mehr 
Enttäuschungen zu generieren, ist somit umso größer. Der Soziologe spricht deshalb von einer 
Krise der Selbstverwirklichung, siehe Reckwitz 2017, 434. Hartmut Rosa führt die zunehmende 
Erschöpfung des modernen Menschen auf die soziale Beschleunigung und Erhöhung des Lebens-
tempos zurück, Rosa 2005, 42 f.; 2011. Laut Alain Ehrenberg konstruiert sich das Krankheitsbild im 
Übergang von der foucaultischen Disziplinargesellschaft zur Leistungsgesellschaft, die aufgrund 
des forcierten Erfolgszwanges eine Erschöpfungsdepression hervorbringt. Anstelle von Kämpfen 
zwischen einzelnen Gruppen tritt nun die individuelle Konkurrenz (Ehrenberg 1998, 294). Zum 
Konnex zwischen Erschöpfung und Depression als literarisches Motiv siehe Vöing 2019.

14	� Ehrenberg 1998, 27.
15	� Zur Definition der „Epochenkrankheit“, die sich durch ein temporal begrenztes Auftreten eines 

Krankheitsbildes auszeichnet, siehe Degler/Kohlroß 2006, 15. Zur Depression als Zeitkrankheit 
des 21. Jahrhunderts auch Han 2010, 7.

16	� Ehrenberg 1998, 276.
17	� Han 2010.



Einleitung16

che.18 Stoße das Leistungsobjekt an die Grenze seines Könnens, sei die Folge ein de
struktiver Selbstvorwurf, der das Opfer in einen Kampf mit sich selber stürze.

Die umfassende Evaluierung des Ursachenkomplexes der Depression lässt das Bild 
eines modernen, von der Erschöpfung geprägten Krankheitssymptoms hervortreten, 
was die Frage nach der longue durée der Krankheit verstärkt in den Vordergrund rückt. 
Geht man nun vor die Zeit des 21. Jahrhunderts zurück, stellt man fest, dass das Ge-
fühl des Unbehagens bereits in vormodernen Gesellschaften als epidemisches Übel 
Verbreitung fand. Der englische Schriftsteller Robert Burton (1577–1640) widmet der 
im 17. Jahrhundert unter der Bevölkerung grassierenden Melancholie, deren Erschei-
nungsform stark an die der modernen Depression erinnert, eine eigene Abhandlung, 
die als Anleitung zur Heilung dieser universell und epidemisch auftretenden Krank-
heit dienen soll:

Being then as it is, a disease so grievous, so common, I know not wherein to doe a more 
generall service, and spend my time better, then to prescribe means how to prevent and cure 
so universall a malady, an Epidemicall disease, that so often, so much crucifies the body and 
minde.19

Der Autor differenziert zwischen einer vorübergehenden Melancholie, die er als Si-
gnum menschlicher Sterblichkeit (the Character of Mortalitie) versteht20, und einer 
krankhaften Melancholie, bei der sich die negativen Stimmungen bereits zu einer ha-
bituellen Schwermut verfestigt haben.21 Letztere Form der Melancholie sei ein chro-
nisches, fortwährendes Leiden (chronicke or continuate disease), das, sobald es sich 
zur Gewohnheit verfestigt habe, nur noch schwer abzuschütteln sei. Die Betroffenen 
klagen immerfort über Belanglosigkeiten, entwickeln Wahnvorstellungen und Ängste, 
ziehen sich aus der Gesellschaft zurück und meiden soziale Kontakte.22 Die Gründe 
für diesen Zustand möchte Burton in der Allgegenwärtigkeit des Leids, in den Sorgen, 
Gefahren und Drangsalen, denen der Mensch permanent ausgesetzt ist, erkennen. Der 
Mensch wird als hilflose und nackte Kreatur in die Welt geworfen und bleibt bis ans 
Ende seiner Tage den Wechselfällen des Lebens preisgegeben. In dieser „Kette bestän-

18	� Han 2010. Die Selbstausbeutung erfolgt in der Hoffnung, sich selbst verwirklichen und optimieren 
zu können, was hier schließlich zur Selbstentfremdung führt, siehe Han 2016, 54. Nach Hannah 
Arendt degeneriert der Mensch in der Neuzeit zu einem animal laborans, der sich ausschließlich 
über seine Arbeit definiert. Die Neuzeit beginnt „mit einer unerhört vielversprechenden Aktivierung 
aller menschlichen Vermögen und Tätigkeiten“ und endet „schließlich in der tödlichsten, sterilsten Passi-
vität […], die die Geschichte je gekannt hat“, so Arendt 2002, 410.

19	� Burton 1989, 110.
20	� Burton 1989, 136.
21	� Burton 1989, 138–139.
22	� Burton zieht hier einen Vergleich zu Timon, dem Archetyp des Misanthropen, siehe Burton 1989, 

395.



17Einleitung﻿

diger Übel“ vermutet Burton die wesentliche Ursache für die Genese einer krankhaf-
ten Melancholie.23 Sobald die Melancholie im Besitz der menschlichen Seele ist, führt 
sie bereits bei jedem äußeren Anlass, sei es eine Kränkung oder ein Verlust, zu Schlaf-
problemen, Verdauungsbeschwerden und starkem Kummer. Obwohl Burtons Melan-
cholie kein Äquivalent der Depression darstellt, insofern sie die Vielfalt an Sympto-
men unterschiedlicher Seelenzustände, deren Einheit der Autor als similitudo dissimilis 
beschreibt24, vereint, zählt zu den beschriebenen Krankheitsbildern auch die chroni-
sche Schwermut25, die mit der modernen Vorstellung der Depression eng korreliert.

Der Begriff der Depression taucht hingegen erst in den Werken des schottischen 
Arztes William Cullen (1710–1790) auf, der mit dem Terminus jedoch weniger eine 
Gemütskrankheit, sondern einen niedrigen Tonus der Hirngefäße und damit einen 
rein somatischen Sachverhalt beschreibt. Erst der deutsche Arzt Christian August 
Heinroth (1733–1843) verwendet den Begriff in seiner Studie zu den Seelenstörungen 
(1818) erstmals für eine niedergedrückte Gemütsstimmung, die er neben der Manie 
als eine der drei Formen des Wahnsinns benennt.26 Die Depression ist dabei keine 
semantische Neuschöpfung der Melancholie, sondern wird ihr als Symptom unter-
geordnet: Denn der Melancholie haftet der Gegenstand am Herzen, lastet gleichsam auf 
ihm, und drückt es in immer tiefere Tiefe nieder; daher auch Melancholie ein Zustand von 
Depression ist (385). Doch schon zu Beginn des 19. Jahrhunderts werden aufgrund der 
mangelnden Unschärfe des Melancholiebegriffs Versuche unternommen, das Wort 
durch verwandte Termini zu ersetzen. Der französische Arzt Jean-Étienne Dominique 
Esquirol (1772–1840) schlägt in seinem Werk Des Maladies Mentales (1838) als mögli-
ches Substitut für die Melancholie das Wort lypémanie vor, das auf den altgriechischen 
Begriff λύπη, der bereits in der Antike für depressive Verstimmungen verwendet wur-
de, zurückgeht.27 Esquirols Begriffsvorschlag setzt sich nicht durch. Auch der deutsche 
Arzt Carl Friedrich Flemming plädiert in seiner Abhandlung über die Störungen der 
Seele (1844) für eine Substitution des Melancholiebegriffs durch den Fachausdruck 

23	� Burton 1989, 271: A generall cause, a continuate cause, an inseparable accident to all men, is discontent, 
care, misery; were there no other particular affliction (which who is free from?) to molest a man in this 
life, the very cogitation of that common misery, were enough to macerate, and make him weary of his life: 
to thinke that he can never be secure, but stil in danger, sorrow, griefe, and persecution.

24	� Burton 1989, 395. Die Melancholie der Renaissance umfasst dabei verschiedene seelische Zustände 
wie Traurigkeit, Angst, diverse Phobien und Wahnvorstellungen, siehe Lund 2021, 2.

25	� Der Begriff Schwermut wurde noch im 16. Jahrhundert synonym zur Melancholie verwendet, dazu 
Bell 2014, 50.

26	� Heinroth 1818, 233–234. Heinroth unterscheidet bereits hier zwischen einer plötzlichen und einer 
sich langsam entwickelnden Depression (Heinroth 1818, 229).

27	� Esquirol 1838, 398–481. Der Autor rekurriert dabei auf die ursprünglich antiken Begriffe (404): 
Malgré la crainte d’être accusé de néologisme, je lui donne le nom de lypémanie, mot formé de λυπέω, 
tristiam infero, anxium reddo; et de μανια, manie.



Einleitung18

Dysthymia atra28, dessen Übernahme jedoch ebenfalls ausbleibt. Gegen Ende des 
19. Jahrhunderts löst sich die Melancholie allmählich von ihrem manischen Pendant 
und degeneriert stattdessen immer mehr zu einer depressiven Gemütsstimmung. In 
Meyers Konversations-Lexikon (1890) wird die Melancholie als Geisteskrankheit be-
schrieben, deren wesentliches Symptom eine traurige, niedergedrückte Gemütsstim-
mung bilde, die von Wahnideen in toto losgelöst sei.29 Als häufige Ursachen der Me-
lancholie gelten dabei u. a. Vererbung, Altersschwund des Gehirns, Schwangerschaft/
Geburtsakt, anhaltende niederdrückende Seelenstimmungen und ein Übermaß an 
geistiger Arbeit. Obwohl die Melancholie in ihrer Symptomatik eine deutliche Einen-
gung erfährt, bleibt der tradierte Nimbus des Irrsinns weiterhin an ihr haften, was die 
erneute Suche nach begrifflichen Surrogaten anstößt. Während sich Esquirols Begriff 
der lypémanie aufgrund seines Innovationscharakters nicht durchsetzen kann, schafft 
es Emil Kraepelin (1856–1926), den bereits im medizinischen Bereich eingeführten Be-
griff der Depression zu restituieren (1896). Die vonseiten der Psychiatrie postulierte 
Verdrängung des Melancholiebegriffs erhält gerade um die Jahrhundertwende neu-
en Anstoß. So sieht auch der amerikanische Psychiater Adolf Meyer den Begriff der 
Melancholie mit vielen Vorurteilen belastet und plädiert daher in einer Sitzung der 
New York Neurological Society (1904) für eine offizielle Übernahme des damals noch 
wertneutralen Begriffs der Depression.30 Der Ausdruck Melancholie sei für eine Wei-
terverwendung zu nebulös und werde von den Medizinern aufgrund ihrer interpre-
tativen Bandbreite unterschiedlich gebraucht. Obwohl die Melancholie nicht sofort 
eliminiert und von einzelnen Forschern wie Sigmund Freud in ihrer Bedeutung sogar 
noch weiter geschärft wird (1917)31, scheint ihre Verwendung zu Beginn des 20. Jahr-
hunderts im medizinischen Bereich peu à peu abzunehmen.32 Ab 1920 erscheint der 
Begriff der Depression in Fachzeitschriften zum ersten Mal häufiger als der der Me-
lancholie, der im Jahr 1940 nur noch selten Erwähnung findet.33 Die Melancholie wird 
1952 in das damals neuartige DSM-Klassifikationssystem aufgenommen und neben 
das Krankheitsbild der Depression platziert, degeneriert jedoch bereits in der dritten 

28	� Flemming 1844. Hierzu und zu weiteren Begriffsvorschlägen für die Melancholie siehe Schmidt-
Degenhard 1983, 20.

29	� Meyers Konversations-Lexikon 1890, 443.
30	� Der Bericht der New York Neurological Society findet sich im Journal of Nervous and Mental Disea-

ses 32, 1905, 113–120, hier 114.
31	� Sigmund Freud vollzieht eine klare Trennung zwischen Trauer und Melancholie. Im Gegensatz zur 

Trauer bezeichnet er die Melancholie als eine tiefe schmerzhafte Verstimmung, siehe Freud 1917. 
Anders als die Trauer zeichnet sich die Melancholie durch die Herabsetzung des Ich-Gefühls aus.

32	� Auch Karl Jaspers nutzt in seinem Werk Allgemeine Psychopathologie (1913) bereits den Begriff der 
Depression. Er beschreibt sie als eine motivlose, tiefe Traurigkeit, die sich in verschiedenen Symp
tomen wie Selbstabwertung, Hoffnungslosigkeit, Antriebslosigkeit, Apathie und pessimistischer 
Zukunftserwartung äußert, siehe Jaspers 1913, 500.

33	� Zur Tabelle, in der alle Erwähnungen der Melancholie und Depression im Journal of Mental Science 
von 1900 bis 1940 ausgewertet und gesammelt sind, siehe Hwang 2019, 801.



19Einleitung﻿

Ausgabe des Diagnosesystems (1980) zu einem depressiven Syndrom.34 Erst in den 
2000er-Jahren sorgt eine Debatte um die fälschliche Gleichsetzung beider Konzepte 
zur Wiederaufnahme der Melancholie ins DSM als eigenständige und identifizierbare 
Stimmungsstörung.35 Im ICD-10 hingegen figuriert die Melancholie unter den Dia
gnosekriterien einer rezidivierenden depressiven Störung (F33) nur noch als „früheres 
Konzept“, das als wissenschaftlich überholt gilt.36

Die Beobachtungen zur Historie der Depression führen zu der Arbeitshypothese, 
dass Vorformen dessen, was wir heute unter Depression verstehen, unter der Gestalt 
der Melancholie bereits in vormodernen Gesellschaften aufzuspüren sind. Ihre Kon-
tinuität lässt sich nicht durch die einfache Substitution obsoleter Begriffe durch neue, 
nuancierte Konzepte erklären, sondern liegt in ihrer Funktionalität als namenloses 
Phänomen begründet. Während die hitzige Debatte um die Benennung derartiger Stö-
rungsbilder im Westen bis heute anhält, ist der Begriff der Depression einigen nicht-
westlichen Kulturen noch gänzlich fremd. Die Absenz eines eigenen Begriffs schließt 
die Existenz eines derartigen Gemütszustandes in solchen Gesellschaften jedoch kei-
nesfalls aus. In seiner kulturspezifischen Untersuchung zur Depression bemerkt der 
Anthropologe Edward Schieffelin:

The matter is further complicated by the fact that many cultures like China (Kleinman 1980) 
classify symptoms of depression in a different way than we do in the West. Others do not re-
cognize a depressive syndrome as an illness at all and have no conceptually equivalent word 
for it in their vocabularies. This does not mean that a Western physician could not find con
stellations of symptoms in those cultures which would be labeled depression in the West.37

Zu einer ähnlichen Aussage kommt der Psychologe Anthony J. Marsella in seiner kul-
turvergleichenden Studie zur Depression:

One thing that becomes apparent in the various reports regarding the conceptions of de-
pression is that the term is not well represented among the lexicon of non-Western people. 
This does not mean that depression, as it is defined in the West, is absent in cultures that do 
not have conceptually equivalent terms but, rather, that it is conceptualized differently and 
may be experienced differently.38

34	� Hier unter der Bezeichnung „melancholische Depression“, die als Unterform der Depression kate-
gorisiert wird, dazu Bajbouj/Heuser 2019, 119–122.

35	� So forderten mehrere Psychiater die Heraushebung der Melancholie als eigenständiges Störungs-
bild: We therefore advocate that melancholia be positioned as a distinct, identifiable and specifically 
treatable affective syndrome in the DSM-5 classification. Siehe Parker et al. 2010, 745–747.

36	� Hierzu auch Huber/Nover 2023, 14.
37	� Schieffelin 1985, 101.
38	� Marsella 1980, 242 f.



Einleitung20

Klare Unterschiede finden sich in der symptomatischen Manifestation der Krankheit; 
während Patienten in westlichen Gesellschaften vorwiegend psychische Symptome zei-
gen (Traurigkeit, Hoffnungslosigkeit, Gefühl von Wertlosigkeit), dominieren bei nicht 
westlichen Patienten somatische Beschwerden wie Magenschmerzen, Schlaflosigkeit 
und abnehmende Vitalität. Als historisch kontingente Kulturleistungen sind auch psy-
chische Krankheitskonzepte keineswegs statisch oder nicht wandelbar. Wie bereits der 
Psychiater und Sozialanthropologe Arthur Kleinman in den 1980er-Jahren am Beispiel 
von Taiwan bemerkt, können soziale Stigmatisierung und Tabuisierung das Beschwer-
debild der Depression maßgeblich verändern, indem sie sich in ausschließlich körper-
lichen Missempfindungen äußert.39 Auch rezente Studien zeigen, dass in Ländern wie 
China und Lateinamerika, wo seelische Erkrankungen als moralische Schwäche und 
eine Quelle von Scham gelten, die Bewohner eine stärkere Tendenz zur Somatisierung 
depressiver Symptome aufweisen.40 Somatisierung bedeutet, dass krankhafte seelische 
Zustände aufgrund fehlender Akzeptanz von außen in Form physischer Symptome 
emotional entschärft zum Ausdruck gebracht werden, um auf diese Weise eine Entlas-
tung zu erfahren.41 Solche Somatisierungsstörungen sind dabei selbst in westlichen Ge-
sellschaften keine Seltenheit. Eine maskierte oder larvierte Depression, die häufig auch 
als depressio sine depressione bezeichnet wird, äußert sich in atypischen Symptomen wie 
Abgeschlagenheit, Kopfschmerzen, Atembeklemmungen und Verdauungsproblemen, 
die von Internisten daher häufig als solche nicht erkannt wird.42

Dies hat zu Folge, dass in vielen Kulturräumen die Symptomatik der Depression 
nicht mit den Diagnosekriterien des DSM und ICD, die stark an den westlichen 
Vorstellungen psychischer Krankheiten orientiert sind, übereinstimmt und daher 

39	� Kleinman 1980, 146–178. Ähnliche Zeichen der Somatisierung lassen sich auch bei depressiven 
Patienten in Bangalore beobachten, siehe Raguram/Weiss/Keval/Channabasavanna 2001; vgl. 
Rao/Young/Raguram 2007. Derartige Somatisierungstendenzen ließen sich auch bei arabischen 
Patienten feststellen. Die Depression äußert sich hier weniger in Suizidgedanken, Traurigkeit oder 
Schuldgefühlen, sondern eher durch gastroenterologische Beschwerden sowie Gewichts- und Ap-
petitverlust, dazu bereits Racy 1970. Ähnliche Somatisierungsprozesse konnten auch bei postsow-
jetischen Migranten festgestellt werden, hierzu Aroian/Norris 1999. Die verstärkte Somatisierung 
wird hier auf die Tendenz, psychische Probleme zu leugnen, zurückgeführt, siehe Kohn/Flaherty/
Levav 1989.

40	� Goodmann et  al. 2021. Gerade in Lateinamerika müssen Betroffene Stigmatisierung und Kritik 
vonseiten ihrer Familie fürchten, dazu Goodmann et al. 2021, 228. In Kulturen, wo seelische Krank-
heiten mit einem Stigma behaftet sind, ist die Tendenz zur Somatisierung mentaler Störungen 
grundsätzlich höher, dazu Morschitzky 2007, 233.

41	� Zur Definition (nach Kapfhammer): Morschitzky 2007, 233.
42	� Ausführlich zum Krankheitsbild und den Symptomen siehe Walcher 1969. Die larvierte Depres-

sion wird in der Psychiatrie wie folgt definiert: Die sog. larvierte Depression unterscheidet sich dem-
nach von den klassischen Formen nur durch variable Schwerpunktsetzung , eben durch das Zurücktreten 
von Verstimmung und Hemmung zugunsten der Vitalstörungen (Leibgefühlstörung) oder der vegetati-
ven Störungen, siehe Huber 2005, 178; ebenso Kielholz/Adams 1983, 13: Es handelt sich um ein de-
pressives Geschehen, bei dem die somatischen Symptome dominieren, die psychischen in den Hintergrund 
treten. Häufig ist der Patient fest davon überzeugt, an einer körperlichen Krankheit zu leiden.



Historische Annäherung an das Phänomen der Depression 21

oft zu Fehldiagnosen führt. Da sich Depressionen hier also häufig in einem anderen 
klinischen Gewand zeigen, mag auch ihre niedrig errechnete Prävalenz in solchen 
Schwellenländern das Resultat einer möglichen Verkennung der Symptomatik sein.43 
Während die DSM-Diagnosekriterien nach wie vor eine universelle Gültigkeit bean-
spruchen, wurden transkulturelle Aspekte der Depression in solchen Klassifikations-
systemen bislang kaum berücksichtigt.44 Der deutsche Psychiater Wolfgang Pfeiffer 
stellt in den 1960er-Jahren auf Basis von 40 Berichten über Depressionserkrankungen 
aus 22 außereuropäischen Ländern ein Bündel von Symptomen zusammen, die in al-
len Kulturen vorkämen. Dieser Symptomkern umfasst Störungen von Schlaf, Libido 
und Appetit, Tagesschwankungen, körperliche Missempfindungen, ferner Agitation 
und Apathie.45 Darf angesichts der transkulturellen und diachronen Ubiquität der 
„Depression“, die einen jeweils ähnlichen, auch wenn nicht gleichen Symptomkern 
hervorbringt, eine anthropologische Konstante angenommen werden?

1.1� � Historische Annäherung an das Phänomen der Depression

Die Beschäftigung mit der Gefühlsgeschichte lässt den Forscher an der Frage, ob 
Emotionen als anthropologische Konstanten anzusehen sind, nicht vorbeikommen. 
Laut den Universalisten liegen Emotionen in allen Kulturen dieselben biologisch-phy-
siologischen Grundlagen zugrunde, weswegen sie unveränderlich sind.46 Gegen die 
biologisch determinierte Ansicht von Emotionen argumentieren die Konstruktivis-
ten, nach denen Emotionen kulturspezifische Produkte sind.47 Nach Dafürhalten der 
Konstruktivisten können Emotionen, die im Sprachvokabular der jeweiligen Kultur 
fehlen, auch nicht erlebt werden, während nach universalistischem Ansatz Emotions-
begriffe das Erleben selbst nicht ändern können, da sie nur die Funktion erfüllen, Ge-
fühlszustände zu beschreiben und nach außen mitteilen zu können. Der Anthropologe 
Roy D’Andrade geht einen Schritt weiter und schreibt Gefühlen, die in einer Kultur se-
mantisch nicht fassbar sind und somit nicht erlebt werden können, stattdessen eine so-

43	� So Aichberger/Schouler-Ocak/Rapp et al. 2008, 437.
44	� Marsella 2003, 4–5, 11 f.
45	� Pfeiffer 1994, 44 f. Zu einem ähnlichen Ergebnis gelangt auch Murphy in seiner auf Basis von 

30  Ländern durchgeführten kulturübergreifenden Studie zur Depression. Während die Depres-
sion in 21 Ländern durch Symptome wie depressive Stimmung, Interessenverlust, Schlafstörungen 
und Tagesschwankungen zum Ausdruck kommt, wird das Krankheitsbild in den neun nichtwest-
lichen Ländern von Symptomen wie Müdigkeit, Appetitlosigkeit, Gewichtsabnahme und Libido-
verlust dominiert, siehe Murphy/Wittkower/Chance 1964.

46	� Für einen Überblick aller universalistischen Positionen siehe Schnell 2015, 124. Vgl. Heider 2014.
47	� Benthien/Fleig/Kasten 2000, 7–20. Der Sozialkonstruktivismus tritt in den 1980ern auf die Bild-

fläche. Zu den Vertretern dieser Richtung gehören Catherine Lutz und Geoffrey M. White (Lutz/
White 1986).



Einleitung22

matische Reaktion zu.48 Dass sich seelische Krankheiten bei bestehenden Stigmatisie-
rungstendenzen häufig in larvierten Symptomen wie körperlichen Beschwerden oder 
in anderen, von der Gesellschaft akzeptierten Verhaltensweisen wie Gewalt äußern, 
haben bereits mehrere Studien zeigen können.49 Im Sinne eines Korrektivs zu einer 
Denkrichtung, die über Jahrzehnte dem radikal konstruktivistischen Ansatz folgt, lässt 
sich in den letzten Jahren die Tendenz beobachten, Emotionen als eine Synthese aus 
biologischen und kulturellen Faktoren zu begreifen.50 Ähnliches betrifft das Konstrukt 
der Depression, wo der zwischen Universalisten und relativistischen Ansätzen erkenn-
bare Graben zwar noch nicht überwunden, jedoch durch biosoziale Krankheitsmodel-
le beträchtlich schmaler geworden ist.51

Obwohl die Expressivität von Emotionen von der Umgebung stark beeinflusst ist, 
liegt ihr ein evolutionärer Kern zugrunde, woraus sich eine gegenseitige Abhängig-
keit zwischen externen Reizen und physiologisch begründeten Eigenschaften ergibt.52 
Studien aus der Anthropologie und evolutionären Emotionsforschung können zei-
gen, dass einzelne Verhaltensweisen und Emotionen zur anthropologischen Grund-
ausstattung gehören und damit keinem historischen Wandlungsprozess unterliegen.53 
Große Pionierleistung hat hierbei der amerikanische Anthropologe Donald E. Brown 
geleistet, der eine Liste mit 100 Merkmalen, die in jeder von ihm untersuchten Kultur 
und historisch dokumentierten Gesellschaft vorkämen, zusammenstellte und damit 
den Existenznachweis eines modular organisierten Gehirns erbrachte.54 Zu diesen 
Universaleigenschaften zählen dabei die Trauer nach einer Verlusterfahrung55, Weinen 

48	� D’Andrade 1995, 224.
49	� Wie die beiden Psychologen John Carr und Peter Vitaliano in ihren Studien zeigen können, hängt 

es häufig von einzelnen Faktoren wie der individuellen Lernerfahrung, universellen kognitiven 
Prozessen und kulturellen Normen ab, ob der Mensch auf aversive Lebensereignisse mit Gewalt, 
Angst oder Depression reagiert. Siehe Carr/Vitaliano 1985, 244–266.

50	� Zum Überblick siehe Röttger-Rössler 2002, 148.
51	� Dech 2005, 14 f. Zum biosozialen Modell und seiner Anwendung siehe Goldberg 1994.
52	� So Fagan 2011, 40. Vonseiten der Kulturwissenschaften ebenso Hammer-Tugendhat/Lutter 2010, 

8: Demgegenüber vertreten wir als KulturwissenschaftlerInnen, dass Emotionen grundsätzlich immer 
auch kulturbedingt sind, abhängig vom Normen- und Wertesystem einer Gesellschaft, historisch und geo-
grafisch unterschiedlich, aber auch gender- und schichtenspezifisch differenziert.

53	� So können Paul Kay und Brent Berlin in den 1960er-Jahren am Beispiel der Farbunterscheidung in 
verschiedenen Kulturen zeigen, dass es einen universellen Bestand von insgesamt elf Grundfarben 
gibt, Berlin/Kay 1969. Wegweisend gelten auch die Studien von Paul Ekman, der Ähnlichkeiten 
einzelner Ausdrucksformen in verschiedenen Kulturen aufzeigen kann, Ekman 1973, 169–222. 
Während die Traurigkeit zu den sechs Basisemotionen zählt, ordnet Paul Ekman die Depression 
den „emotional disorders“ unter, dazu Ekman 1992, 194. Zur Universalität der Trauer siehe Averill 
1968. Wie rezente Studien zeigen, kann eine Verlusterfahrung die Aktivität im Nucleus accum-
bens, Teil des Belohnungssystems, potenzieren, was die Verarbeitung der Trauer maßgeblich be-
einträchtigt, siehe O’Connor et al. 2008.

54	� Brown 1991.
55	� Hierzu ebenso Rosenblatt 1976.



Historische Annäherung an das Phänomen der Depression 23

bei Traurigkeit und abnorme geistige Zustände.56 Über Browns Erkenntnisse hinaus 
zeigen auch zahlreiche, an blinden Kindern durchgeführte Studien, dass bestimmte 
faziale Ausdrucksmechanismen wie das Lächeln und Weinen nicht kulturell erlernt, 
sondern angeboren sind.57

Gerade diese pankulturellen Muster machen es dem Historiker möglich, einzelne 
Handlungen, Verhaltensweisen und Emotionen, deren Träger zeitlich, geografisch 
und kulturell weit von uns entfernt sind, zu verstehen und zu analysieren. Dies betrifft 
gleichermaßen die antike Epoche, wie Garrett Fagan bemerkt:

Despite obvious sociohistorical divergences, fictional characters in, say, the epics of Homer 
or the plays of Euripides, as well as historical personages portrayed in the pages of a Thucy-
dides or a Tacitus, behave in ways we recognize and relate to. They act out of motives, display 
emotions, and do things we find familiar, or even expect. They can be greedy, ambitious, 
selfish or altruistic; they can be courageous or cowardly, loyal or false; they seek redress 
when wronged or rationalize when wronging others; they feel grief in the face of death; they 
delight in their successes – they are, in short, recognizable human beings.58

Wäre die psychologische Funktionsweise einzelner Handlungsakteure in vormoder-
nen Gesellschaften so unterschiedlich und die emotionale Erfahrung ausschließlich 
kulturell determiniert, wie es manche Relativisten postulieren, müsste uns das Ver-
halten damaliger Menschen als ein Mysterium erscheinen, deren Handlungen und Re-
aktionen wir nicht einmal ansatzweise verstehen könnten. Doch wie zahlreiche Stu-
dien aus dem Bereich der Emotionsforschung eindrücklich zeigen, sind die Historiker 
durchaus in der Lage, die Gefühle unserer antiken Helden, sei es den Zorn des Achill 
in Homers Ilias, den Kummer des Odysseus, die den Barbaren zugeschriebene Furcht 
oder die Eifersucht Olympias’ zu erkennen und einem uns bekannten Phänomen zu-
zuordnen. In gleicher Weise dürfte es dem Historiker erlaubt sein, einen traurigen Ge-
mütszustand, der mit Selbstmordgedanken und Apathie einhergeht, mit der gebote-
nen Vorsicht als eine depressive Verstimmung zu deuten.

Auch wenn in Ermangelung historischer Studien die Idee der Depression als trans-
historische Universalie mit Vorsicht zu verwenden ist, zeigt die eingangs skizzierte 
Geschichte der Depression, dass Vorformen der Krankheit bereits in Quellen des 
17. Jahrhunderts nicht nur auffindbar, sondern mit äußerster Akkuratesse beschrieben 

56	� So sind die Menschen zumindest in der Lage, zwischen normalen und abnormalen mentalen Zu-
ständen zu unterscheiden. Brown spezifiziert den Begriff des „mentalen Zustands“ allerdings nicht 
näher, Brown 1991, 135.

57	� Tomkins 2000. Bereits der österreichische Evolutionsbiologe und Verhaltensforscher Irenäus Eibl-
Eibesfeldt konnte in seiner Studie zeigen, dass es zwischen blinden und sehenden Kindern er-
staunliche Ähnlichkeiten in der Ausdrucksweise gibt. So können auch blinde Kinder Emotionen 
wie Trauer, Wut und Angst zeigen, siehe Eibl-Eibesfeldt 1970.

58	� Fagan 2011, 46. Vgl. Thumiger 2017, 29.



Einleitung24

sind. Dabei weist auch Burtons Melancholie eine bis in die Antike zurückgehende 
Kontinuität auf. Obwohl die Sprache im steten Wandel, mithin die Einführung neuer 
und Substitution alter Begriffe keine Besonderheit sind, möchten viele Forscher das 
Grundkonzept der Depression in vormodernen Gesellschaften nicht erkennen. Dabei 
stellt sich eher die Frage, warum es den Zustand der Depression, der neben psychoso-
zialen Faktoren auch genetischen, neurobiologischen und neuroendokrinologischen 
Risikofaktoren unterliegt59, in vormodernen Kulturen nicht gegeben haben sollte.60 
Die genetische Disposition mag zwar erst im Zusammenspiel mit externen Stresso-
ren wie kritischen Lebensereignissen (Todesfall, chronische Krankheit, Vereinsamung 
und Gewalterfahrung) die Genese einer depressiven Störung begünstigen, doch sind 
derartige Vulnerabilitätserfahrungen in der conditio humana durchaus zu verorten. 
Dass das seelische Unbehagen zum Menschsein gehört, hebt der Soziologe Arnold 
Gehlen in seinem anthropologischen Werk Der Mensch (1962) gesondert hervor:

Die Misserfolge auch wohlerwogenen und dringlichsten Handelns, die Unerfüllbarkeit des 
elementaren Anspruchs auf mehr Leben und die darin bedingte Depression, die unbere-
chenbar einschlagenden Schicksale, die Krankheiten, der gewisse Tod sind Erfahrungen, die 
einem bewussten und dem Überraschungsfeld der Welt ausgesetzten Wesen niemals erspart 
bleiben. Dies sind Erfahrungen der Ohnmacht, und sie sind unaufhebbar, im Wesen des Da-
seins des Menschen mitgegeben […].61

Der Mensch ist als Mängelwesen, das Gehlen defizitär unter die Spezies der Tiere sub-
sumiert, aufgrund nicht abwendbarer Ohnmachtserfahrungen zur Depression gerade-
zu prädestiniert. Als vulnerables und den Lebenszufällen ausgesetztes Wesen erfährt 
er in Momenten des Scheiterns, des Todes, der Krankheit und Enttäuschung die eige-
ne Ohnmacht und Machtlosigkeit, die ihn peu à peu in die Depression führen.

Dass dabei selbst die Dominanz kultureller Einflussfaktoren die Existenz einer 
biologisch begründeten Depressionsform nicht gänzlich auslöschen kann, zeigen die 

59	� Zum Einfluss des Serotonin-Transporter Gens 5-HTTLPR bei der Entstehung der Depression sie-
he Risch et al. 2009. Neben der genetischen Disposition sind Umweltfaktoren an der Entstehung 
einer Depression maßgeblich beteiligt. Zur Gen-Umwelt-Interaktion am Beispiel von Kindern 
siehe Kaufman et al. 2006, die in ihrer Studie ebenfalls zeigen können, wie stark das Risiko, an 
einer depressiven Störung zu erkranken, durch soziale Unterstützung gesenkt werden kann. Zur 
Ätiopathogenese der Depression siehe: Brakemeier/Normann/Berger 2008. Zu den neuroendo-
krinologischen Faktoren der Depression siehe Steiger 2002.

60	� Vonseiten der Anthropologie bestehen an der Existenz der Depression in vormodernen Gesellschaf-
ten, darunter auch in der Antike, keine Zweifel: Kleinman/Good 1985, 1: […] there seems little ques-
tion that the ancients suffered depression as do people today. Die Universalität einiger Symptome wie 
der Anergie und Schlaflosigkeit bei sowohl westlichen als auch nicht-westlichen Patienten sowie die 
Tatsache, dass diese Patienten erfolgreich mit Antidepressiva behandelt werden können, drängt den 
Eindruck eines zunehmend einheitlichen Krankheitsbildes auf, dazu Schieffelin 1985, 102.

61	� Gehlen 1962, 457. Zur Depression als conditio humana ebenso Ingenkamp 2012, 344.



Historische Annäherung an das Phänomen der Depression 25

eingangs skizzierten transkulturellen Studien zu Depressionen in nicht-westlichen 
Gesellschaften. Kulturelle Momente können selbstverständlich eine starke patho-
plastische Wirkung auf die Symptombildung haben und den Verhaltensausdruck der 
Depression damit maßgeblich verändern. Betroffene, die den Zustand der Depression 
als biochemisches Defizit erleben, sind in der Lage, die anormale Erfahrung zu inter-
pretieren und in aktives Verhalten umzusetzen62, indem sie diese als Reaktion auf das 
in der jeweiligen Gesellschaft vorherrschende Normen- und Wertesystem in somati-
schen Beschwerden wiedergeben. Bezeichnend bleibt in dieser Hinsicht gewiss der 
Umstand, dass sich die Depression entgegen der opinio vieler Forscher, die den Ge-
mütszustand als Produkt einer beschleunigten Arbeitswelt zu etikettieren wissen, in 
verschiedenen soziokulturellen Gefügen, die von den Faktoren der westlichen Indus
trieländer gänzlich entkoppelt sind, ebenso zu verbreiten scheint.

Ob die Depression nun bereits in vormodernen Kulturen existierte, gilt auch in den 
Geschichtswissenschaften als vexata quaestio. Im Forschungsdiskurs hat sich in den 
letzten Dekaden eine feste Periodisierung der Depression, die von der acedia des Mit-
telalters über die Melancholie der Frühen Neuzeit bis hin zur modernen Depression 
reicht, etabliert63, während die voreilige Gleichsetzung der frühzeitlichen Melancholie 
mit der modernen Depression in der Forschung auf Kritik gestoßen ist64, insofern zwi-
schen der Symptomrepräsentation beider Konzepte klare Diskrepanzen bestehen.65 
Obwohl in dieser Studie eine Gleichsetzung beider Konzepte, der Melancholie und 

62	� Marsella et al. 1985, 301.
63	� Laut der Historikerin Ute Frevert erhielt die Depression erst 1905 ihren Namen und löste damit 

die neuzeitliche Melancholie, die ihrerseits bereits die mittelalterliche acedia verdrängt hatte, ab, 
Frevert 2011, 30 f. Freverts zeitliche Abfolge der Depression, die keine argumentative Grundlage 
hat, wurde bereits mehrfach verworfen, so etwa von Schnell 2015, 592–594, der auf die zeitliche 
Kontinuität der Depressionsbegriffe verweist. Anstelle eines Wandels der beobachteten Objekte 
erkennt der Autor eine wesentliche Veränderung der beobachtenden Subjekte, insofern das ame-
rikanische Leitbild der guten Laune jedes Anzeichen von Grübelei oder Bekümmertheit sofort 
zur Depression erklärt. So ist nicht die Melancholie zur Depression übergegangen, sondern aus 
der Melancholie wurde aufgrund des gewandelten Blicks der Sozialpsychologen eine Depression 
gemacht. Ingenkamp hingegen baut auf Freverts vorgeschlagener Periodisierung der Depression 
auf, möchte ihre Wurzel jedoch nicht in der antiken Melancholie, sondern in der mittelalterli-
chen acedia erkennen, siehe Ingenkamp 2012, 340. Zur Gleichsetzung der acedia mit der moder-
nen Depression siehe Harré/Finlay-Jones 1986, 232. Einen fließenden Übergang von der antiken 
Melancholie zur heutigen Depression möchte auch Jackson erkennen, Jackson 1985. Während es 
Veränderungen in der Beschreibung der einzelnen Erkrankung gab, lässt sich eine bemerkenswer-
te Konsistenz und Kohärenz im Hinblick auf die Symptome feststellen, siehe Jackson 1986, IX. 
Vgl. Horwitz/Wakefield 2017, 54 f. Velasco wirft in ihrem interdisziplinären Sammelband zu De-
pressionen die interessante Frage auf, ob es sich bei Begriffen wie θλίψη, aegritudo, μέλαινα χολή, 
acedia, taedium vitae (Antike), tristitia und melancholia (Renaissance) sowie spleen, nausée, noia, 
Weltschmerz (Moderne) um dasselbe Phänomen handelt oder sich diese auf jeweils verschiedene 
Dinge beziehen, Velasco 2020, XI.

64	� Radden 2003.
65	� Trotz einiger Gemeinsamkeiten enthält die Melancholie laut Radden in ihrem Erscheinungsbild 

nicht nur weitere Störungsbilder wie Halluzinationen, Psychosen, Angst und Zeichen von Geniali-



Einleitung26

Depression, keinesfalls intendiert ist, mag ihre Vergleichbarkeit gewisse Kontinuitäten 
und Unterschiede aufzeigen, die dem Historiker eine graduelle Annäherung an das 
Phänomen der Depression in vormodernen Diskursen ermöglicht. Erst durch exemp-
larische Tiefenbohrungen in historische Epochen wird man feststellen, dass sich unser 
modernes Verständnis der Depression nicht allein hinter dem antiken Begriff der Me-
lancholie, die im Übrigen eher als bipolare denn rein depressive Störung zu verstehen 
ist, verbirgt. Wie in dieser Studie zu zeigen ist, verfügt das antike Vokabular über eine 
ganze Palette an verschiedenen Begriffen zur nuancenreichen Beschreibung depressi-
ver Erkrankungen, die ergo bereits in der griechischen und römischen Kultur greifbar 
sind. Die überschaubare Zahl an ambitionierten Versuchen, sich dem heuristischen 
Begriff der Depression erstmals anzunähern, soll im Folgenden vorgestellt werden.

1.2� � Forschungsstand

Für die Historiker ist die Depression noch eine terra incognita. Historische Unter-
suchungen des Phänomens liegen bisher nur für das alte Ägypten66 und Mesopota-
mien67 vor, in deren Zuge erstmals eine systematische Aufarbeitung möglicher De-

tät, sondern sei ein ausschließlich den Männern zugeschriebenes Krankheitskonstrukt: melancho-
lia was the disorder of the man: Radden 2003, 40.

66	� Wie Shih-Wei Hsu in ihrer Untersuchung zu Depressionen im antiken Ägypten zeigen kann, 
wurde die Depression hier als eine Krankheit/Traurigkeit des Herzens verstanden. Als mögliche 
Ursachen für depressive Erkrankungen lassen sich soziale Faktoren wie politische und soziale Um-
brüche sowie Hungersnöte herauskristallisieren. Die Depression äußert sich in verschiedenen 
Symptomen wie Rückzug, Hoffnungslosigkeit, Vertrauensverlust, Weinkrämpfen, Angst, einer 
verstärkten Hinwendung zu Gott, Todeswunsch, Schlafstörung und Verzweiflung, dazu Hsu 2020. 
Zur ägyptischen Notiz eines Selbstmörders siehe Thomas 1980. Wie der Autor konstatiert, litt die 
Person vermutlich an Depressionen. Zum Vorkommen von Depressionen in Ägypten bzw. zu 
ihrer Diagnose aus der Sicht eines Psychiaters siehe Okasha 2000, 2001.

67	� Greta Van Buylaere untersucht Depressionen in neuassyrischen Briefen und in Inschriften aus 
der Zeit Asarhaddons und Assurbanipals. Die Ursachen für depressive Erkrankungen sind unter-
schiedlich und reichen hier von Verlusterfahrungen bis zum beruflichen Scheitern, siehe Van 
Buylaere 2020. Zur semantischen Analyse und therapeutischen Behandlung von Depressionen 
in Mesopotamien siehe ebenso ausführlich Couto-Ferreira 2010. Zur Semantik der Depression in 
der Akkadischen Sprache siehe Steinert 2023, 63. Interessant ist, dass auch hier der Ausdruck des 
„gebrochenen Herzen“ eine depressive Erkrankung zu implizieren scheint. Ausdrücke wie „aus-
einanderbrechen“, „erdrücken“ oder „zusammenbrechen“ beschreiben Gefühle von schmerzhafter 
Qual, Bedrückung und Lethargie, die nicht ausschließlich im Herzen empfunden werden, son-
dern sich auf das gesamte Innere des Körpers erstrecken, insofern Emotionen wie Trauer auch mit 
anderen Organen wie dem Magen oder der Leber verbunden sind, siehe Steinert 2023, 64. Wie 
Janine Wende in ihrer Untersuchung zur Semantik von Emotionen im Akkadischen zeigen kann, 
liegen mehrere verschiedene Begriffe zur Beschreibung eines depressiven Zustands vor (ḫīp libbi, 
kūru, adirtu/tādirtu, nissatu), die auch hier häufig auf das Herz referieren. Das Herz kann dabei auf 
verschiedene Weise beschrieben werden: Es kann „niedrig/tief “ (šapālu, šupul libbi), „schlecht“ 
(lemēnu, lumun libbi), „unwohl“ (lā ṭūb libbi), „ergriffen“ (ṣabātu) oder „krank“ (marāṣu) sein, 
siehe Wende 2023, 159. Silvia Salin schaut sich in ihrer Studie magische Rituale, hier u. a. Amulette 



Forschungsstand 27

pressionsbegriffe erfolgte. Ein ähnliches Unterfangen wurde für das Alte Testament 
gewagt, woraus bereits mehrere Studien zur Semantik der Depression hervorgegan-
gen sind.68 Das depressive Krankheitsbild lässt sich in den biblischen Quellen anhand 
mehrerer Leitsymptome wie Ess- und Schlafstörungen, Todeswunsch sowie Apathie/
Unruhe erkennen, was die Theologen zur Annahme verleitet, dass es sich bei der Ge-
mütsstörung nicht um ein Leiden unserer Zeit, sondern eine Krankheit, die die Menschen 
seit der frühesten Zeit ihres Bestehens geplagt hat69, handelt. Während es diesen Nach-
bardisziplinen gelungen ist, die Depression zu historisieren und für eigene Untersu-
chungen fruchtbar zu machen, fehlt bislang eine eigenständige Untersuchung zu dem 
Krankheitsbild in der griechischen und römischen Literatur. Die Vernachlässigung des 
Themas ist unter anderem einem verbreiteten Trugschluss, in der Antike habe es keine 
Depressionen gegeben, geschuldet.

In seiner Übertragung von Tacitus’ Annalen ins Englische (1904) übersetzt George 
Gilbert Ramsay die aegritudo animi des römischen Politikers Publius Vitellius, die ihn 
zum Suizid verleitet, als despondency.70 Obwohl die Übersetzung an der Stelle plau-
sibel ist, schlägt sich Ramsays Vorschlag eines aus seelischen Gründen vollzogenen 
Suizids in der Rezeption des Werks negativ nieder. So weist Ernest Harrison in seiner 

und purgierende Arzneien, die in assyrisch-babylonischen Texten gegen Depressionen (ašuštu/
anāḫu/adāru/tādirtu) Einsatz fanden, an. Auch wenn sich in den Texten kein Begriff findet, der 
mit der modernen Depression gleichgesetzt werden kann, so lassen sich doch viele Symptome 
und Anzeichen erkennen, die diesem Zustand zugeordnet werden können, dazu Salin 2020. Zu 
magischen Ritualen im Kampf gegen depressive Erkrankungen bei den Hethitern siehe Beckman 
2007. Zum Vorkommen von Depression in mesopotamischen Texten siehe Scurlock/Andersen 
2005, 382–383.

68	� Zum Krankheitsbild der Depression in der Literatur des Alten Orients und in der Bibel siehe Barré 
2001. Wie Barré in seiner Studie zeigen kann, taucht in den Texten häufig eine für die Depres-
sion typische Verhaltensweise, das „Umherwandeln“, was der Autor hier als „psychomotorische 
Unruhe“ deutet, auf. Das Umherwandeln hat dabei häufig eine traumatische Erfahrung, wie den 
Verlust einer nahestehenden Person, zur Ursache. Das Symptom des „Umherschweifens“ erinnert 
hierbei stark an den von Homer beschriebenen depressiven Bellerophon in der Ilias. Den Topos 
des Umherschweifens greift John Kselman am Beispiel zweier Textstellen im Alten Testament 
wieder auf, Kselman 2002. An den Topos des „Umherschweifens“ als möglichen Ausdruck einer 
Depression knüpft auch Paul Kruger an, der in seiner Untersuchung weitere Beispiele aus der he-
bräischen Bibel, die Anzeichen für eine depressive Störung enthalten, anführt, siehe Kruger 2005. 
Dabei ergänzt der Autor weitere mögliche Indikatoren der Depression, darunter Schlaflosigkeit, 
Appetitlosigkeit und Einsamkeit. Eine umfassende Untersuchung zur Semantik der Depression in 
den Psalmen und im Ijobbuch legt Bernd Janowski vor. Der Autor arbeitet eine Vielzahl an Ver-
ben, die einzelne Körperhaltungen und Bewegungen einer depressiven Person beschreiben, sowie 
einzelne Begriffe für depressive Symptome, darunter Appetitlosigkeit, Schlafstörungen und das 
Verstummen, heraus, Janowski 2016. Zu depressiven Erkrankungen einzelner biblischer Figuren 
siehe bereits die Untersuchung von Gruber 1978 (hier am Beispiel von Kain, dessen Depression 
eng mit dem Verlust seines Selbstwertgefühls und einer nach innen und später nach außen gerich-
teten Aggression verbunden ist). Zur engen Verbindung zwischen der Galle und Depression siehe 
Frevel 2021.

69	� Kruger 2009, 250.
70	� Ramsay 1904, 356.



Einleitung28

Rezension von Ramsays Werk den Übersetzungsvorschlag mit einer ironischen Note 
rigide zurück: What should we think of a modern writer who asserted that a man cut his 
throat, and so died of a broken heart? We should take him for a disciple of Lewis Carroll.71 
Stattdessen sei die Textstelle laut Harrison metaphorisch zu verstehen und aegritudine 
animi als in a faint zu übersetzen. Harrisons These, die den postulierten Konnex zwi-
schen Suizid und Niedergeschlagenheit aufzulösen versucht, ist alles andere als über-
zeugend. Während die Deutung eines römischen Politikers als „niedergeschlagen“ 
nicht in den Zeitgeist des anfänglichen 20.  Jahrhunderts passt72, begegnet uns eine 
ähnliche Zurückweisung von depressiven Phänomenen auch noch 100 Jahre später. In 
seiner Untersuchung zum Zorn in der Antike (2001) streitet der Althistoriker William 
Harris das breite Vorkommen von Depressionen in der Antike gänzlich ab:

Depression in modern societies is primarily the result of failed relationships. In antiquity, 
there being no depression, or not much, the consequence was rage.73

71	� Harrison 1910, 410.
72	� Infolge des starken Einflusses von Freuds Psychoanalyse nimmt in der ersten Hälfte des 20. Jahr-

hunderts die Tendenz, klinische Bilder wie die Melancholie auf historische Persönlichkeiten zu 
applizieren, merklich zu – auch wenn die Melancholie/Depression von derartigen Zuschreibun-
gen noch größtenteils ausgenommen bleibt. Während Max Horkheimer im Jahr 1932 die Synthese 
von Geschichte und Psychologie als fruchtbar bezeichnet, plädiert Hans-Ulrich Wehler in den 
1970er-Jahren für einen möglichst vorsichtigen und behutsamen Umgang mit psychoanalytischen 
Werkzeugen. Ein akzeptables Betätigungsfeld der Psychoanalyse sieht der Autor einzig in der Bio-
graphie (Wehler 1971, 22). Das strenge Urteil Wehlers zur Psychoanalyse hätte das Nachdenken 
über psychoanalytische Konzepte sowie deren Einsatz im deutschen Raum – so der retrospektive 
Blick moderner Historiker – verhindert, siehe Loewenberg 2000, 60; zur Skepsis heute siehe Scott 
2012. In der althistorischen Forschung beschränkt sich die Zuschreibung von melancholischen/
depressiven Krankheitsbildern im 20. Jahrhundert ausschließlich auf Tiberius’ Person, obwohl die 
Melancholie in Bezug auf die römischen Kaiser an keiner Stelle Erwähnung findet. Dabei möchte 
bereits Wiedemeister in Tiberius’ Verhalten eine Melancholie erkennen, Wiedemeister 1875, 16–17; 
ebenso bei Nero, hier in Verbindung zur Manie (233). Thiel versucht in seiner psychoanalytischen 
Untersuchung von Tiberius’ Persönlichkeit, bei dem er eine Depression vermutet (Thiel 1936a, 
212, Anm. 3), der grundsätzlichen Abneigung der Historiker gegenüber der Psychologie gegenzu-
steuern (so lange es sich in der Geschichte um Menschen dreht, wird der Historiker doch wohl keinen 
Schaden an seiner wissenschaftlichen Seele erleiden, wenn er etwas von der menschlichen Seele versteht), 
Thiel 1936b, 17. Was der psychoanalytisch orientierten Geschichtswissenschaft im 20. Jahrhundert, 
die neben all ihren interessanten Einblicken deutliche Schwächen vorzuweisen hat, deutlich fehlt, 
ist ein semantischer Zugang zu den antiken Quellen.

73	� Harris 2001, 295 f. Ebenso 16–17, wo der Autor die Inzidenz der Krankheit als sehr gering ein-
schätzt, ihre Existenz jedoch noch nicht in toto zurückweist: The emotional state we know of as de-
pression may have been less common […]; hier mit Verweis auf die Mehrdeutigkeit der Termini, 
die für „Depressionen“ verwendet wurden. In seiner rezenten Studie gebraucht Harris den Begriff 
„Depression“ hingegen an mehreren Stellen, hier teils als Übersetzung für den Begriff dusthumia 
(439) und athumia (499), ohne auf die Begriffe näher einzugehen. An anderer Stelle behauptet der 
Autor, dass Neurosen und Depressionen in hellenistischer und römischer Zeit mehr Beachtung 
fanden als im klassischen Griechenland; genauso wie die Sorge um die emotionale Gesundheit 
des Einzelnen in diesen Epochen viel stärker ausgeprägt war, Harris 2024, 457. Die stärkere Be-
rücksichtigung von depressiven Erkrankungen in hellenistischer und römischer Zeit wird in der 


